
PROJETO: BRA 76414

APOIO AO POVO CHIQUITANO DE FRONTEIRA BRASIL/
BOLÍVIA NO ESTADO DE MATO GROSSO

RELATÓRIO FINAL

DIAGNÓSTICO 
SOCIOECONÔMICO, 
CULTURAL E 
AMBIENTAL JUNTO AO 
POVO CHIQUITANO



EXPEDIENTE

INSTITUIÇÃO EXECUTIVA

Operação Amazônia Nativa (OPAN)

FINANCIADOR

Manos Unidas

CONSULTORA

Verone Cristina da Silva (antropóloga e historiadora)

EQUIPE DA OPAN

Paulo Eberhardt (indigenista)

FOTO CAPA e CONTRACAPA

Paulo Luís Eberhardt

PROJETO GRÁFICO E DIAGRAMAÇÃO

Alessandra Bernardes 

As informações contidas neste relatório não constituem opinião ou posicionamento das entidades 
que apoiaram. 

MATO GROSSO, JUNHO DE 2023.

REALIZAÇÃO APOIO   APOIO   



Sumário 

Lista de figuras - PAG 4

Lista de siglas e abreviaturas - PAG 6

1. 	 Apresentação e metodologia - PAG 7

2. 	 Introdução: Uma breve aproximação do povo Chiquitano no Brasil - PAG 19

3. 	 Caracterização das aldeias e comunidades - PAG 27

3.1	 Aldeia Vila Nova Barbecho - PAG 27
3.2	 TI Portal do Encantado . Aldeia Nautukirs Pisiors - PAG 45
3.3	 TI Portal do Encantado . Aldeia Paama Mastakama - PAG 55
3.4	 TI Portal do Encantado . Aldeia Fazendinha - PAG 61
3.5	 TI Portal do Encantado . Aldeia Acorizal - PAG 70
3.6	 Osbi/Comunidade Nossa Senhora Aparecida - PAG 88
3.7	 Comunidade Santa Mônica - PAG 97
3.8	 Bocaina/Comunidade Nossa Senhora Aparecida - PAG 105 
3.9	 Comunidade Nova Fortuna - PAG 114
3.10	 Grupo Beija Flor de Chiquitano não aldeado em contexto urbano - PAG 130

4. 	 Atores, relações e instituições junto ao povo Chiquitano  - PAG 143

5. 	 Considerações finais e recomendações - PAG 151

Referências bibliográficas - PAG 157

Anexos - PAG 160



4 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Lista de figuras
Figura 1. Roda de conversa, aldeia Vila Nova Barbecho 

Figura 2. Entrevista realizada com Merchora Urtado Pedrassa, comunidade Nova Fortuna

Figura 3. Linhas do tempo com anciãos Nicolau Urupe Jovió e Clemência Muquissai Urupe

Figura 4. Reunião com mulheres do Grupo Beija Flor

Figura 5. Mapeamento do Território e aldeia Vila Nova Barbecho

Figura 6. Roda de Conversa com lideranças da Aldeia Vila Nova Barbecho

Figura 7. Escola Estadual Indígena  José Turíbio Vila Nova Barbecho com diretora e representantes da 	
		 FEPOIMT

Figura 8. Roça coletiva fracionada por família na aldeia Vila Nova Barbecho

Figura 9. Mapa de localização das aldeias na Terra Indígena Portal do Encantado

Figura 10. Croqui da aldeia Nautukirs Pisiors

Figura 11. Colheita de abóbora na roça do seu José Ramos Paravá, seu Ito

Figura 12. Roça do cacique Vitor Ronaldo Gomes da Rocha e Sebastiana Mendes da Rocha

Figura 13. Entrevista Vitor Ronaldo Gomes da Rocha e Sebastiana Mendes da Rocha

Figura 14. Roda de conversa com lideranças da aldeia Paama Mastakama

Figura 15. Croqui de localização da aldeia Paama Mastakama

Figura 16. Roda de conversa com lideranças da aldeia Paama Mastakama

Figura 17. Homem carregando banana na aldeia Paama Mastakama

Figura 18. Croqui de localização da aldeia Fazendinha

Figura 19. Roça de banana. Pajé Lourenço Rupe, Cacique Cirilo Rupe e AINSAN Gabriel Rupe na aldeia 	
	 Fazendinha

Figura 20. Manejo do gado na aldeia Fazendinha

Figura 21. Reunião na aldeia Fazendinha

Figura 22. Produção de artesanato por Maria Ortiz,  aldeia Fazendinha

Figura 23. Croqui da aldeia Acorizal

Figura 24. Reunião com  lideranças da  aldeia Acorizal

Figura 25. Artesanato fabricado por Marcos Vinícius Mendes Turibius

Figura 26. Tecelagem fabricada por Marcos Vinícius Mendes Turibius

Figura 27. Artesanato fabricado por Benito Tomichá e Rosa Pires Tomichá

Figura 28. Altar com santos na  moradia de Rosa Pires Tomichá

Figura 29. Camisa do time de futebol a Aldeia Acorizal

Figura 30. Liderança da Terra Indígena Chiquitano Portal do Encantado Alexandra Mendes Leite (aldeia Acorizal)



5Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 31. Liderança da Terra Indígena Chiquitano Portal do Encantado Jurenilda Ramos Paravá Duarte 	
	     (aldeia Nautukirs Pisiors)

Figura 32. Liderança da Terra Indígena Chiquitano Portal do Encantado Sebastiana Jovió (aldeia Paama Mastakama)

Figura 33. Liderança da Terra Indígena Chiquitano Portal do Encantado Maria Síria Rupe (aldeia Fazendinha)

Figura 34. Mapeamento aldeia  Osbi, Nossa Senhora Aparecida

Figura 35. Reunião na escola da aldeia Osbi, Nossa Senhora Aparecida

Figura 36. Entrevista com o cacique Aurélio e família da aldeia Osbi, Nossa Senhora Aparecida

Figura 37. Mapa da comunidade Santa Mônica

Figura 38a e 38b. Roça de toco no quintal de Marcos Antônio Vieira e Feliciana Maconho Paz Flores

Figura 39. Roda de conversa na comunidade

Figura 40. Prática de Apicultura na comunidade Santa Mônica

Figura 41. Fruto da canjiquinha ou murici (Byrsonima verbacifolia) 

Figura 42. Reunião com os membros da Associação de Bocaina

Figura 43. Caetano Sespede e Josefa Tomichá

Figura 44. Trabalho de Entrevista com o músico Caetano Sespede campo

Figura 45. Mapeamento do Território de Nova Fortuna

Figura 46. Poço

Figura 47. Quintal com plantio de banana 

Figura 48. Anciã Maria Paticu Algaranha falante da língua materna

Figura 49. Entrevista com a anciã e liderança da comunidade 

Figura 50. Rodas de conversa com mulheres de Nova Fortuna

Figura 51. Mulheres de  Nova Fortuna apresentam os seus trabalhos as famílias e a OPAN 

Figura 52. Mulheres de  Nova Fortuna  recebem apoio de maquinas de costura da  OPAN

Figura 53. Mulher participa de reunião e do grupo de mulheres com os filhos

Figura 54. Roda de conversa do grupo de mulheres do Beija Flor

Figura 55. Mulheres do Grupo Beija Flor

Figura 56. Músicos do Curussé do Grupo Beija Flor

Figura 57. Mulher preparando Chicha para o Curussé

Figura 58. Mulher preparando o almoço para o Curussé

Figura 59. Mulheres do Grupo Beija Flor servindo almoço

Figura 60. Mapa de localização do Grupo Beija Flor

Figura 61. Mulheres do grupo Beija Flor na capina

Figura 62. A comensalidade no trabalho com a roça

Figura 63. Produtos da roça do Grupo Beija Flor



6 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Lista de siglas e abreviaturas
ASIN – Agente de Saúde Indígena 

AISAN – Agente Indígena de Saneamento

APIC –  Associação de Produtores Indígenas Chiquitano 

ASN – Associação Semente Nativa (Niorsch Haukina)

ASCHI – Associação Sustentável Chiquitano

CIMI –  Comissão Indigenista Missionária

CTA – Centro de Tecnologia Alternativa

CDHDMB – Centro de Direitos Humanos Dom Máximo Biennès

EJA – Educação de jovens e Adultos

FAINDI – Faculdade Indígena Intercultural 

FASE –  Federação de Assistência Social e Educacional 

FUNAI – Fundação Nacional do Índio

FEPOIMT – Federação dos Povos e Organizações Indígenas de  Mato Grosso

IPHAN – Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional

INDEA – Instituto de Defesa Agropecuária de Mato Grosso

ICV – Instituto Centro de Vida

IBAMA – Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais Renováveis

OPAN – Operação Amazônia Nativa

REM/MT – Subprograma Territórios Indígenas para o Programa de Redução das Emissões do Desmatamento 
e da Degradação REDD + Early Movers de Mato Grosso.

SEDUC – Secretaria de Educação e Cultura/MT

SESAI – Secretaria Especial de Saúde Indígena

SENAR – Serviço Nacional de Aprendizagem Rural 

UNEMAT – Universidade do Estado de Mato Grosso

UFMT – Universidade Federal de Mato Grosso



7Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

1. Apresentação e metodologia
Este relatório tem como objetivo apresentar os resultados do Diagnóstico Socioambiental, 

Econômico e Cultural realizado junto a dez aldeias e comunidades do povo Chiquitano nos municípios de 
Porto Esperidião, Pontes e Lacerda e Vila Bela da Santíssima Trindade, na fronteira entre o Brasil e a Bolívia. 

O trabalho está vinculado ao Projeto Apoio ao Povo Chiquitano de Fronteira Brasil e Bolívia no Estado 
de Mato Grosso (BRA 76414), coordenado pela Operação Amazônia Nativa (OPAN) e financiado pela 
Manos Unidas.  O Projeto está estruturado em três eixos principais: 1º Eixo – Promoção do protagonismo 
sociocultural de mulheres e jovens; 2º Eixo – Investimento no aumento da segurança alimentar roças, 
hortas e quintais para produção de alimentos; 3º Eixo – Diagnóstico socioambiental, econômico e cultural. 
O objetivo é levantar problemas, visualizar desafios e recomendar ações propositivas de transformação por 
meio de projetos que contribuam na solução de problemas identificados (Projeto OPAN/BRA 76414, p. 1).

As aldeias e as comunidades1 beneficiárias do Diagnóstico foram eleitas pela equipe da OPAN, a 
partir de reuniões e diálogos com lideranças e instituições que já atuaram na região: CIMI/MT (Conselho 
Indigenista Missionário), FUNAI (Fundação Nacional do Índio) UNEMAT (Universidade Estadual do Mato 
Grosso), UFMT (Universidade Federal do Mato Grosso), CTA (Centro de Tecnologias Alternativas de 
Pontes e Lacerda) e FASE/MT (Federação de Órgãos para Assistência Social e Educacional) (Projeto BRA 
76414, p. 9).

O Diagnóstico foi realizado com lideranças da Terra Indígena Portal do Encantado (aldeias Acorizal, 
Fazendinha, Nautukirs Pisiorsch e Paama Mastákama); da aldeia Vila Nova Barbecho; das aldeias e 
comunidades Osbi, Santa Mônica, Bocaina, Nova Fortuna e o Grupo Beija Flor, de Chiquitano não aldeado, 
em contexto urbano2. 

1. O termo “aldeia” é uma categoria étnica que localiza as famílias no território, a maioria delas possui termos associados a topônimos na língua 
indígena. Já o termo “comunidade” está relacionado com o modo de vida coletivo e recebe o nome de um santo cristão. Alguns Chiquitano 
utilizam o termo aldeia, outros utilizam ambos, aldeia e comunidade.	

2. A OCA – Associação Chiquitano Aeroporto de Vila Bela da Santíssima Trindade, presidida por Sebastião Paz, foi consultada sobre o interesse 
em participar do projeto, mas o seu representante argumentou que havia dificuldade em operacionalizar o trabalho na associação; por isso, 
não participou.	



8 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Vejamos em seguida o quadro com dados populacionais de cada aldeia e comunidade, considerando 
que as informações foram obtidas pelos caciques e lideranças:  

Quadro 1. Dados populacionais na Terra Indígena Portal do Encantado

ALDEIAS PESSOAS FAMÍLIAS HABITAÇÕES

Acorizal 115 115 115

Fazendinha 45 45 45

Nautukirs Pisiors 42 42 42

Paama Mastakama 68 68 68

Fonte: Dados recolhidos a partir do trabalho de campo, 2022.

Quadro 2. Dados populacionais de aldeias/comunidades

ALDEIAS/
COMUNIDADES

PESSOAS FAMÍLIAS/MORADIAS MUNICÍPIOS

Bocaina 223 53 famílias Vila Bela da Santíssima 
Trindade

Grupo Beija Flor 60 15 famílias Porto Esperidião

Nova Fortuna 200 65 famílias /70 
moradias

Vila Bela da Santíssima 
Trindade 

Osbi 360 75 famílias Vila Bela da Santíssima 
Trindade

Santa Mônica Mais de 600 90 famílias Vila Bela da Santíssima 
Trindade

Vila Nova Barbecho 86 pessoas 25 famílias/23 
habitações

Porto Esperidião

Fonte: Dados recolhidos do trabalho de campo com caciques e lideranças das aldeias, 2022 e 2023.



9Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A metodologia do diagnóstico foi participativa e realizada por meio de reuniões ampliadas, rodas de 
conversa, entrevistas com questões abertas e registros das histórias de vida e linhas do tempo. Ao todo 
foram realizadas duas viagens a campo e cada uma com a duração de dez dias: a primeira, entre os dias 19 
de novembro a 01 de dezembro de 2022, e a segunda entre os dias 22 de fevereiro a 10 de março de 2023. 

As reuniões ampliadas permitiram a discussão dos objetivos e a execução do projeto, bem como 
o levantamento de problemas a serem superados e encaminhados como demandas à OPAN. Além de 
identificar problemas e interesses locais, foi possível registrar relatos sobre diferentes pontos de vista 
das famílias em relação aos  impactos no entorno das aldeias e comunidades,  projetos em andamento e 
projetos futuros. As rodas de conversa com os grupos familiares levantaram os problemas enfrentados 
na comunidade e possibilitaram entrevistas com questões abertas com caciques, lideranças e anciãos3. As 
entrevistas privilegiaram também os representantes das principais instituições parceiras em projetos junto 
aos Chiquitano, dentre elas a FEPOIMT, o ICV e o CTA.

Os temas das entrevistas priorizaram a produção na roça, as atividades comerciais, a disponibilidade 
e o acesso aos recursos naturais fundamentais para a subsistência, além de dados sobre número de 
pessoas nas aldeias, adoecimentos, atividades nas escolas, trabalho e geração de renda, associativismo e  
manejo do gado, entre outras atividades econômicas. Isso favoreceu a obtenção de dados quantitativos, 
mas predominantemente qualitativos. 

Por fim, a linha do tempo, cujo procedimento permitiu o registro de narrativas históricas através de 
cronologias e acontecimentos, especialmente dos anciãos, possibilitou obter fragmentos da memória oral, 
da história das famílias e suas lutas pela demarcação do território. Além disso, os dados do mapeamento 
participativo das aldeias foram obtidos do Boletim Território Chiquitano nº11: Identidade Chiquitano – Luta 
pelo Direito ao Território do Projeto Nova Cartografia Social da Amazônia4. 

As imagens fotográficas do trabalho de campo foram obtidas por meio do  registro de Paulo Luís 
Eberhardt (OPAN), Marcos Vinícius Mendes Turíbius (aldeia Acorizal), Francelina Chué Poquiviqui (Grupo 
Beija Flor de mulheres não aldeadas) e Roselino Paravá Ramos (Aldeia Nautukirs Pisiors da TI Portal do 
Encantado).

O Diagnóstico foi realizado junto às famílias que assumem a identidade Chiquitano e que concordaram 
em participar do projeto, após a consulta e esclarecimento prévio sobre as ações. Nas aldeias e comunidades, 
há pessoas que não assumem a identidade étnica, mesmo que estejam vinculadas entre si por relações de 
parentesco, compadrio ou por regras cerimoniais. 

As informações recolhidas no diagnóstico foram registradas em cadernos de campo e, posteriormente, 
sistematizadas em dois relatórios que subsidiaram o relatório final.

3. Em muitos parágrafos, os mais velhos serão identificados como “ancião”/“anciã”, com o objetivo de manter a classificação e diferenciação 
para a sabedoria, no sentido de esses indivíduos são aqueles que  devem primeiro falar e ser ouvidos.	

4. Projeto Nova Cartografia Social da Amazônia. Boletim Informativo n. 11. Identidade Chiquitana. Luta pelo Direito ao Território. Megaprojetos 
em implementação na Amazônia e impactos na sociedade e na natureza. PNCSA/PPGCSPA-UEMA (Set. 2022). Pesquisa: Antônio João Castrilon 
Fernández e lideranças Chiquitano.	



Figura 1. Roda de conversa, aldeia Vila Nova Barbecho 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 26/11/2022.Figura 2. Entrevista realizada com Merchora Urtado Pedrassa, comunidade Nova Fortuna 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 24/02/2023.



Figura 1. Roda de conversa, aldeia Vila Nova Barbecho 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 26/11/2022.Figura 2. Entrevista realizada com Merchora Urtado Pedrassa, comunidade Nova Fortuna 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 24/02/2023.

Figura 3. Linhas do tempo com anciãos Nicolau Urupe Jovió e Clemência Muquissai Urupe

Fonte: Trabalho de campo, registro de Paulo Luís Eberhardt 19/11/2023.

Figura 4. Reunião com mulheres do Grupo Beija Flor 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 9/03/2023.



12 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Nossos principais interlocutores na primeira viagem a campo, entre 19 de novembro a 01 de dezembro 
de 2022, foram:

1. Aldeia Vila Nova Barbecho, Porto Esperidião

	» Nicolau Urupe Joviô – Ancião da aldeia, músico e falante da língua chiquitano

	» Clemência Muquissai Urupe – Anciã e falante da língua chiquitano

	» Fernandes Soares Muquissai –  Cacique da aldeia 

	» Elizabete Tossué Soares – Curandeira, esposa do cacique, falante da língua chiquitano

	» Saturnina Urupe Chuê – Diretora da Escola, liderança na aldeia

	» Elena Laura Chuê – liderança religiosa  e ministra da igreja católica

	» Cleide Muquissai Chuê – Agente de saúde da aldeia

	» Edmundo Edmundo Urupe Chue  – Professor da Escola José Turíbio

	» Belani Tatiane Urup Tossué –  Técnica Administrativa da Escola José Turíbio

2. Aldeia Nautukirs Pisiors  - Terra Indígena Portal do Encantado

	» Vitor Ronaldo Gomes da Rocha – Cacique da aldeia

	» Sebastiana Mendes da Rocha – Presidente da Associação Sustentável Chiquitano

	» José Mendes – Ancião da aldeia 

3. Aldeia Paama Mastakama - Terra Indígena Portal do Encantado 

4. Sebastiana Saboré Joviu – Filha de Teresa Surubi Saboré

	» Alisson Mendes Urub – Agente de saúde indígena 

	» Elenir de Arruda Espinosa –  Membro fiscal da Associação Sustentável Chiquitano

5. Aldeia Acorizal - Terra Indígena Portal do Encantado

	» José Arruda Mendes –  Cacique e diretor da Escola Indígena Chiquitano 

	» Marcos Vinícius Mendes Turíbius –  Artesão e liderança na Associação

	» José Surubi Salvaterra – vice-cacique da aldeia Acorizal

	» Genilson Kiry (Umutina e professor)

6. Aldeia Fazendinha – Terra Indígena Portal do Encantado



13Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

	» Cirilo Gabriel Rupe – Cacique da aldeia

	» Maria Cleonice Rup – Membro da Associação APIC

	» Maria Síria Rupê – Membro da Associação e professora da Escola  Indígena Chiquitano

	» Lourenço Ramos Rupe – Ancião e pajé da aldeia  

	» Maria Graziele Surubi Peteá – Presidente da Associação APIC

7. Santa Mônica, Vila Bela da Santíssima Trindade

	» Feliciana Maconho Paz Flores – Liderança Chiquitano, professora da Escola Municipal

	» Antônia Maconho Tomichá – Anciã da Santa Mônica

	» Gislaine Maconho Paz Flores – Apicultora em Santa Mônica

	» Poliana A. Justiniano – Moradora de Santa Mônica

	» Antônio Carlos Maconho Paz – Morador de Santa Mônica

	» Sueli Antônia Maconho Costa – Moradora de Santa Mônica  

	» Fabrício Justiniano Paz – Morador de Santa Mônica (Membro do grupo familiar Paz Flores)

8. Osbi, Nossa Senhora Aparecida, Vila Bela da Santíssima Trindade

	» Aurélio Rodrigues – Cacique da adeia Osbi

	» Laucindo Costa Leite Mendes – Profº  da escola indígena da Osbi

	» Adelaide Aparecida Chuê Urupe –  Profª da escola indígena da Osbi

	» Shirley Rodrigues – Liderança jovem e neta do cacique da Osbi

9. Nova Fortuna, Vila Bela da Santíssima Trindade

	» José Odilo Cambará – Cacique da Nova Fortuna

	» Miguel Parabá – Ancião, curandeiro e membro da igreja Assembléia de Deus 

	» Elizene Poiché Parabá – Coordenadora do grupo de mulheres costureiras

	» Maria Aparecida Paticú Algaranha Lino – Anciã e falante da língua chiquitano

	» Merchora Urtado Pedrassa – Anciã oriunda da comunidade Esperancita

10. Bocaina, Vila Bela da Santíssima Trindade

	» Carlos Ley Vaka Javanu  – Presidente da Associação da  Bocaina 

	» Cecília Santan Pachuri – Professora da escola e membra da diretoria da Associação   N. S. 
Aparecida



14 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

	» Caetano Sespede – Ancião e músico de Bocaina

11. Grupo Beija Flor, Porto Esperidião

	» Francelina Chué Poquiviqui – Liderança e coordenadora do Grupo Beija Flor

	» Francisca Macoño Chué – Integrante do grupo Beija Flor 

	» Angelina Chué Poquiviqui – Anciã e integrante do grupo Beija Flor

	» Josefina Urupe Massavi – Integrante do grupo Beija Flor

	» Maria Graciele Urupe Massavi – Integrante do grupo Beija Flor

	» Franciele de Paula Lima – Integrante do grupo Beija Flor

	» Maria Eugênia Parabá – Integrante do grupo Beija Flor

Nossos interlocutores Chiquitano na segunda viagem a campo, entre 22 de fevereiro a 10 de março 
de 2023, foram:

	» Aldeia Vila Nova Barbecho, Porto Esperidião

	» Fernandes Soares Muquissai – Cacique da aldeia

	» Elizabete Tossué Soares – Curandeira e esposa do Cacique 

	» Saturnina Urupe Chuê –  Diretora da Escola Indígena José Turíbio  

	» Edmundo Urupe Chue Muquissai –  Professor da Escola Indígena José Turíbio 

	» Belani Tatiane Urup Tossué – Apoio técnico administrativo da Escola Indígena José Turíbio

	» Gonçalo Arildo Muquiçai Chuê – Professor da área de linguagem da Escola Indígena José Turíbio

	» Elimara Tossuê Soares – Professora da Escola Municipal Dona Lila Hill de Souza, Vila Picada, Porto 
Esperidião

	» Pedro Célio Tossuê Soares – Professor na Escola Municipal Dona Lila Hill de Souza,Vila Picada, 
Porto Esperidião. 

	» Renildo Muquiçai Chuê – AISAN da Aldeia

	» Luciana Leite Espinosa – Artesã da aldeia

12. Aldeia Nautukirs Pisiors,  Terra Indígena Portal do Encantado, Porto 
Esperidião

	» Vitor Ronaldo Gomes da Rocha – Cacique da aldeia Natukirs Pisiors e AISAN

	» Sebastiana Mendes da Rocha –  Presidente da ASCHI – Associação Sustentável Chiquitano

	» e esposa do cacique



15Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

	» Roselino Paravá Ramos – Técnico de Enfermagem do posto de saúde da Terra Indígena

	» José Ramos Paravá  – Vice-presidente da aldeia  e curandeiro

	» Maria Catarina Mendes – Agente de saúde da aldeia e artesã 

	» Jurenilda Ramos Paravá – Liderança e Integrante do Grupo de Mulheres da Terra Indígena

13. Aldeia Paama Mastakama, Terra Indígena Portal do Encantado, Porto 
Esperidião

	»  Mariano Cesário Lopes Joviu  – Cacique da aldeia

14. Aldeia Acorizal,  Terra Indígena Portal do Encantado , Porto Esperidião

	» Cacique José Arruda Mendes –  Cacique da aldeia

	» Marcos Vinícius Mendes Turíbius – Membro da diretoria da Associação e artesão

	» Alexandra Mendes Leite – Integra a diretoria da ASN – Associação Semente Nativa (Niors 
Haukina),  liderança do grupo de mulheres da TI Portal do Encantado

	» Benedito Santana Silva (Santão) – liderança e professora, membro da diretoria da Associação

	» Odir Tomichá –  AISAN, cuidador do gado e membro da diretoria da Associação

	» Rosa Pires Tomichá – Artesã da aldeia

	» Benito Tomichá – Artesão da aldeia

15. Aldeia Fazendinha, Terra Indígena Portal do Encantado

	» Cirilo Gabriel Rupe – Cacique da aldeia

	» Gabriel Rupe – AISAN da aldeia

	» Maria Cleonice Rup – Esposa do cacique e membro da Associação APIC

	» Lourenço Ramos Rupe – Curandeiro e ancião da aldeia

	» Maria Síria Rupe – Professora da Escola Indígena Chiquitano

	» Maria Auxiliadora Rupe –  Sovadeira (massagem de cura) e benzedeira

	» Tereza Rupe – Anciã da aldeia

	» Maria Aparecida Ortiz Penha  – Artesã e costureira da aldeia

	» Luiz Surubi – Caçador de subsistência e vice-cacique da aldeia

16. Comunidade Santa Mônica, Vila Bela da Santíssima Trindade

	» Feliciana Maconho Paz Flores – Liderança e professora da escola municipal não indígena



16 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

	» Gislaine Maconho Paz Flores – Apicultora em Santa Mônica

	» *Feliciano Maconho Paz – Agente de saúde 

	» *Rafael Tapanaché – Ancião 

17. Aldeia Osbi, comunidade Nossa Senhora Aparecida, Vila Bela da Santíssima 
Trindade

	» Aurélio Poiché Rodrigues –  Cacique da Osbi 

	» Pascoal Tomichá –  Vice-cacique da Osbi

	» Profº Laucindo Costa Leite Mendes –  Professor da escola indígena da Osbi

	» Profª Adelaide Aparecida Chuê Urupe – Professora da escola indígena da Osbi

	» Shirley Rodrigues – Liderança jovem na Osbi

	» *João Santana Lopes Rocha – Agente de saúde de N. S. Aparecida

18. Nova Fortuna, comunidade São Francisco, Vila Bela da Santíssima Trindade

	» José Odilo Cambará – Cacique da Nova Fortuna 

	» Miguel Paravá – Ancião e religioso da Igreja Assembléia de Deus

	» *Merchora Urtado Pedrassa – Anciã e oriunda de Esperancita 

	» *Marlene Nunes Doria dos Santos – Coordenadora da Escola Municipal Nova Fortuna 

	» Carmem Elizene Poiché Paravá –  Integrante do grupo de mulheres de costureira da Nova Fortuna  

	» * Márcia –Técnica de Saúde 

	» *Vicente Matucari– Agente de Saúde

	» *René da Silva  –  Cuidador da água

	» Elenir Cebalho – Coordenadora do grupo de mulheres da Nova Fortuna  e liderança na igreja católica

	» Félix Lino –  antigo morador e participante do movimento que lutou para a permanência na terra.

19. Bocaina, comunidade Nossa Senhora Aparecida, Vila Bela da Santíssima 
Trindade

	» Cacique Carlos Ley Vaka Javanu – Presidente da Associação de Bocaina 

	» Cecília Santan Pachuri – Membro da Associação e liderança da igreja católica

	» Dauranilce Miranda Pachuri  – Agente de saúde e integrante da Associação de Bocaina

	» Marino Pachuri – Ancião, músico e primeiro morador de Bocaina 

	» Inocência Albuquerque Bispo de Oliveira – Coordenadora da escola municipal Monteiro Lobato 
e professora 



17Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

20. Grupo Beija Flor, sede urbana de Porto Esperidião

	» Francelina Chué Poquiviqui – Liderança e integrante do grupo Beija Flor

	» Angelina Chué Poquiviqui – Anciã e integrante do Grupo Beija Flor

	» Josefina Urupe Massavi – Anciã e integrante do Grupo Beija Flor

	» Agnaldo Miquissai – Representante do Sindicato de Trabalhadores Rural de  Porto Esperidião

San Nicolas del Cerrito

	» *Ezequiel Algarenha – Moradora local

	» *Paula Pachuri – Morador local 

Sítio Dois Corações

	» *Carmelo Garcia, Cacá – Morador local

	» *Bárbara Massai – Morador local

* Não se autoidentificam como Chiquitano.



18 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano18 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano



19Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

2. Introdução: Uma breve aproximação 
do povo Chiquitano no Brasil 

O povo Chiquitano estudado neste Diagnóstico ocupa os dois lados da fronteira Brasil-Bolívia5. No 
que diz respeito à localidade, as famílias estão circunscritas à região Sudoeste do Estado de Mato Grosso, 
nos municípios de Cáceres, Porto Esperidião, Pontes e Lacerda e Vila Bela da Santíssima Trindade. A maioria 
no Brasil fala o português e faz uso do espanhol (a castilha), somente os velhos, chamados de anciãos, 
falam a língua isolada chiquitano, nomeada pelas famílias de linguará e añenho6. 

De acordo com a literatura histórica, o termo “chiquito”7 foi empregado em 1561 pelos primeiros 
espanhóis, como tradução de uma palavra guarani. No século XVI, o termo tauaçicoçis [tovasicocis] foi 
utilizado por um jesuíta, que supunha se tratar de pessoas que possuíam casas e portas muito pequenas, 
sendo necessário adentrá-las somente abaixado. Outra classificação seria a dos Chiriguano, que os 
chamavam tapiomiri [tapuy-miri, tapii miri], ou “escravos de casas pequenas”, mas os espanhóis teriam 
abreviado para chiquitos (Combès, 2010, p. 128; Falkingler e Charupá, 2012, p. 9).  

O termo “chiquitano” passou a ser adotado para designar os diferentes povos étnicos reunidos entre 
1691 e 1767 na Missão Jesuíta de Chiquito8. Ao todo foram mais de 75 grupos, pertencentes a três famílias 
linguísticas (chiquito, aruak, otuke)9, distribuídas por dez aldeamentos, onde o chiquito foi adotado como 
língua geral para tradução da Bíblia, de dicionários, de textos litúrgicos, de rezas e de rituais cristãos, a fim 
de serem utilizados pelos missionários na catequese (Riester, 1967, Tomichá 2012, p. 261-273). Segundo 
Isabelle Combès (2008, p. 24), os religiosos introduziram os seus próprios métodos nas missões; contudo, 
a “chiquitanización”, embora incipiente, já existia antes mesmo da chegada dos jesuítas, e as ações dos 
missionários apenas aceleraram o processo de uma hegemonia chiquitano na região. 

Após a expulsão dos jesuítas, em 1767, os Chiquitano que não voltaram à vida independente passaram 
a ser escravizados no regime de “encomiendas”, pois legalmente, na América espanhola, os índios não 
eram livres, mas pertenciam a um fazendeiro, sendo incorporados como força de trabalho e vítimas de 
maus-tratos, especialmente por fazendeiros (Silva, 2001-2002, p. 190).

Na metade do século XIX os limites que delimitaram o Brasil e a Bolívia foram acordados com a 

5. Os Chiquitano ocupam as terras situadas desde o sul da linha férrea de Santa Cruz de la Sierra – Corumbá (Mato Grosso do Sul); ao norte, 
pelo rio Itenez (ou Guaporé no Brasil); a oeste, pelo rio Grande; a leste, pela fronteira com o Brasil (Mato Grosso). A paisagem corresponde 
a uma zona de transição entre áreas semiáridas e pampas do Gran Chaco e, ainda, áreas úmidas da floresta tropical Amazônica, com épocas 
secas e chuvosas bem definidas (Riester, 1976, p. 121)	

6. No ano de 1998, após a Convenção do Alfabeto Chiquitano em San Ignácio, decidiu-se que o nome  da língua na Bolívia seria besüro ou 
bésiro.	

7. Sobre as diferenças entre os termos Chiquito e Chiquitano, Martínez (2015; 169-186).	

8. Os dez aldeamentos na Missão Jesuítica  reuniram  diferentes etnias: San Xavier (Chiquitos, 946 pessoas);Concepción (Quitemocas, Paiconecas 
e Chiquitos,  2.249 pessoas); San Miguel (Pequicas, Saracas, Parahacas, Guazorochs, Gazoras, Guarayos, 2.510 pessoas); Santa Ana (Chiquitos, 
Guazarocas, Curuminaca, Covarecas, Saravecas, 789 pessoas); San Ignácio (Chiquitos, 2.934 pessoas); San Rafael (Chiquitos, Curucanecas, 
Carabecas, Huatacisis, 1049 pessoas) San José (Chiquitos, 1910 pessoas), San Juan (Boros, Penotos, Taus, Morotocos, 879 pessoas), Santiago 
(Chiquitos, Guarañocas, Tapiis, 1.234 pessoas); Santo Corazón (Samucos, Otukes, Curaves, Potureros, 805 pessoas). D’Orbigny (1839).

9. Família Chiquito (Tao, Pinoco, Manasi e Panoqui); Família Aruak (Saraveka, Paikoneca, Chané); Família Otuke (Otuke, Kovareka, 
kuruminaka).	



20 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

assinatura do Tratado de Ayacucho de 1867 e, posteriormente, ela foi ampliada e renegociada por meio do 
Tratado de Petrópolis de 1903. Sua extensão atingiu 3.423,2 km, destes, 751 km por linha seca e 2.672 km por 
rios, lagos e canais, possuindo 438 marcos demarcatórios (Xavier, 2006, p. 24).

A história do tempo presente do povo Chiquitano no Brasil é marcada por intervenções territoriais. 
O Exército fixou destacamentos militares, ao longo da fronteira, desde a década de 1940, muitos deles em 
locais onde já existiam aldeamentos indígenas. As famílias Chiquitano que habitavam as terras consideradas 
pertencentes ao Exército foram relacionadas como permissionárias e submetidas às regras e restrições 
quanto ao uso e ocupação do solo (Moreira da Costa 2002, p. 69). Na década de 1960, o Instituto Nacional 
de Colonização e Reforma Agrária (INCRA), por meio da regularização de títulos para grandes proprietários 
de terras no Mato Grosso, desalojou muitas famílias chiquitano. Segundo Bandeira (1988, p. 275), aqueles 
que obtiveram o título provisório emitido pelo governo conservaram a possibilidade de legalizar o direito 
à propriedade privada; os que trabalhavam em sítios ou desenvolviam agricultura itinerante em terras 
comunitárias começaram a ser expulsos desde 1950, e separados dos meios de produção pela repressão.

Os Chiquitano foram classificados de “posseiros” e as terras não distribuídas aos fazendeiros 
destinaram-se à formação de assentamentos, através do Instituto Nacional de Colonização e Reforma 
Agrária. Desse modo, logo que os fazendeiros chegavam à região, percebiam que os Chiquitano não tinham 
as escrituras de suas terras registradas em cartório, instalavam-se nas terras e as requeriam, incorporavam-
nas como sua propriedade, colocando os marcos de divisa nas terras tradicionalmente ocupadas, 
identificadas oficialmente como “terras de bugres ou devolutas” (Silva, 2004; Pacini, 2012, p. 281). 

Desde esse período, as famílias dividem os seus territórios com destacamentos militares, agropecuárias 
e propriedades particulares, que também as empregavam nas atividades de construção de cercas, manejo 
do gado, cultivo de seringais, piscicultura e preparação de alimentos para trabalhadores. A condição atual 
vivida pelos Chiquitano é de extrema vulnerabilidade; os diferentes estudos no Brasil afirmam diversos 
problemas enfrentados por essa sociedade, sendo eles: a ameaça de extinção da língua, a situação fundiária 
adversa e insegura em sítios, posses não regularizadas, bairros periféricos, assentamentos de reforma 
agrária, beiras de estradas, acarretando processos de desterritorialização, vínculos de trabalho fora das 
comunidades, em fazendas e casas de particulares e migrações para as cidades. 

Os constantes deslocamentos e a desterritorialização produziram transformações e variabilidade 
nas formas de organização social, com influências culturais diversas, as quais lhes permitiram incorporar 
situações demográficas, ambientais e de alteridade nos locais para onde migraram. 

A Terra Indígena Portal do Encantado é o único território que está Declarado pela Portaria nº 2.219, 
de 31/12/2010, como posse permanente de 43 mil hectares e perímetro de 121 km, localizada nos municípios 
de Pontes e Lacerda, Porto Esperidião e Vila Bela da Santíssima Trindade, na fronteira Mato Grosso/Bolívia. 

Nas comunidades Osbi, Santa Mônica, Bocaina, Nova Fortuna e Aeroporto/Vila Bela da Santíssima 
Trindade, apenas uma parte das famílias se declara Chiquitano e reivindica o direito ao território tradicional. 
Na aldeia Vila Nova Barbecho, as famílias se autoidentificam como Chiquitano, vivem sub judice na terra e 
reivindicam a criação de um grupo de trabalho para identificação e demarcação do território. Há, ainda, 
famílias em contexto urbano, como as mulheres do grupo Beija Flor, que reivindicam direitos à moradia, 
água e alimentação de qualidade, o reconhecimento étnico e apoio em suas festas tradicionais.

A autoidentificação de pertencimento ao povo Chiquitano não é consenso nas aldeias e comunidades 
no Mato Grosso. Algumas pessoas se sentirão insultadas ao serem chamadas por esse etnônimo, fato que 
pode ocorrer até mesmo entre membros de famílias aparentadas e que compartilham mitos e rituais. A 



21Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

recusa à identidade étnica está relacionada com a dinâmica da vida na fronteira, que os teria associado 
a “estrangeiros”, “traficantes de drogas”, “ladrões de caminhões”, “ignorantes” e, por esta razão, fariam 
opção pelo silêncio, calando sua língua, seus rituais, buscando proteção através de sua invisibilidade (Silva, 
2008, p. 14). Soma-se a tudo isso, a pressão de fazendeiros que também os empregam e são contrários a 
“autorrepresentação indígena” porque lhes garante o direito ao território tradicional (Pacini, 2012, p. 72).

Em meio aos preconceitos, ameaças e violências, muitos Chiquitano assumiram  sua identidade étnica, 
lutam pela demarcação do território e pelos direitos de serem reconhecidos como povos originários, 
fortalecendo as lutas do movimento indígena e o seu protagonismo e participação política. 

Moradia, terreiro, quintal e roça

Nas diferentes aldeias e comunidades na fronteira, as famílias manejam unidades produtivas 
importantes para a sua subsistência denominadas terreiro, quintal e roça. A maioria das moradias chiquitano 
é feita com a madeira guatambu (Aspidosperma parvifoliume) e aroeira (Astronium urundeuva), cobertas 
com folhas de indaiá (Attalea dubia), uma palmeira rasteira que, após ser trançada, é amarrada com cordas 
de tucum em taquaras dispostas sobre o teto; e serve ainda para delinear as paredes, preenchidas com 
barro coletado na própria região. Entretanto, muitas moradias foram alteradas, ou até transformadas, 
com paredes de alvenaria, telhado de cerâmica ou fibrocimento, por motivo que variam desde a restrição 
quanto ao uso, porque se encontram dentro das fazendas, ou pela escassez da matéria prima na região. 

O terreiro é a unidade produtiva circunscrita ao entorno da moradia e mantido sempre limpo como 
estratégia de proteção contra insetos, animais peçonhentos e serpentes. Nesses espaços são mantidos 
os cães e as aves domésticas, como galinhas, angolas e patos, que podem ciscar o chão e empoleirar nas 
árvores baixas e frutíferas que se distribuem por esse ambiente. Há espécies alimentícias como a pimenta, 
o açafrão, a cebolinha e a hortelã, cultivadas em latas que permanecem no chão, ou próximas da cozinha; 
além disso, plantas ornamentais combinadas com as medicinais, cujos cuidados são de responsabilidade 
da mulher. 

As frutíferas de maior interesse das famílias são as mangueiras, as laranjeiras, as goiabeiras, as 
acerolas, os limoeiros, as ateiras e, em alguns núcleos domésticos, a planta vassoura, utilizada para varrer e 
limpar o chão. O fumo é cultivado ao redor da moradia contra seres (espíritos) não humanos e maléficos 
que provocam doenças. Esta espécie é encontrada principalmente nas moradias de curandeiros (as). 

No espaço do terreiro, são construídas diferentes habitações que servem para armazenar ferramentas, 
lavar e secar roupas durante as chuvas. Estruturas de palha e madeira são erguidas para servir aos banhos, 
e os jiraus para lavar utensílios da cozinha. Há varais de arame sustentado por estacas, onde as roupas são 
penduradas para secar com o vento e o calor do sol; além disso, há tambores de fibra para armazenar água. 
Os pilões são fixados embaixo de uma habitação para garantir a segurança no trabalho de socar cereais da 
roça e, ainda, para moer a mandioca e/ou o milho e fabricar a chicha. 

O quintal ou quintalzinho é a unidade produtiva localizada no entorno do terreiro e manejado para 
subsistência da família. O trabalho de limpeza, plantio e controle de pássaros invasores e pragas é realizado 
pela mulher e pelos filhos. É uma unidade importante para a segurança alimentar da família, pois os cultivos 
de mandioca, banana, cana-de-açúcar, abóbora, melancia, milho, batata-doce estão relacionadas com o 
consumo alimentar. Observa-se que os cultivos são em menor quantidade, porém em maior diversidade. 

Portanto, os quintais são espaços privilegiados para as pequenas roças que são chamadas “roças de 



quintal” e se organizam na transição entre o terreiro e a roça e, de certo modo, permitem a relação entre 
essas duas unidades produtivas. Atualmente, as roças de quintal têm sido a principal forma de manejo das 
aldeias e comunidades chiquitano, devido ao aumento do domínio de fazendas e outros empreendimentos 
agrícolas no entorno dos territórios, restringindo o uso social da biodiversidade e o manejo das roças.

A roça é a unidade produtiva mais distante da moradia, do terreiro e do quintal, mas é integrada 
com o sistema e o conhecimento agrícola chiquitano. É a maior área da unidade produtiva destinada ao 
manejo de diferentes espécies como mandioca, banana, milho, arroz, feijão, arroz, cana-de-açúcar, abóbora, 
amendoim e algodão. As roças dos anciãos eram feitas a dois quilômetros de distância da moradia; no 
entanto houve transformações territoriais, formação de novas aldeias e redução de famílias e pessoas 
envolvidas no trabalho com a roça. 

Nos dias de hoje, as roças são manejadas próximas das moradias, condição que favorece o controle 
dos animais de caça como a queixada, o cateto, o tatu, as cutias que atacam os cultivos e, portanto, exige 
das famílias estratégias de dispersão. As aves, como papagaios e mutum, assentam nas roças pela manhã e 
no final da tarde, sendo necessário espantá-las para que não destruam as mudas jovens em crescimento. 
Há práticas tradicionais, como lançar pedras com o instrumento chamado de funda, estratégias de 
cercamento de roças com telas ou pau a pique, caçadas de animais como fonte de subsistência, além do 
uso de instrumentos sonoros ou choques para assustá-los.

A maioria das roças exige o preparo da terra com maquinário e gradeação. A “roça de toco” ainda é 
manejada, mas por poucas famílias e os relatos dos anciãos descrevem que esse trabalho ocorre em forma 
de mutirão, para o preparo da terra, da capina, da derrubada, da limpeza e do plantio. 

Atualmente, a terra está sendo gradeada mais de uma vez com o trator para atingir a limpeza adequada. 
A mudança no manejo de roça de toco para roça gradeada tem crescido, e algumas famílias avaliam que, 
por esse motivo, houve um aumento de pragas nas roças, que a terra está mais ressecada e que o capim 
tem aparecimento de forma expressiva; consideram que “a semente vem na grade do trator”. Além disso, 
um indicador importante é que “cachos de bananas eram maiores na roça de toco, diferente de bananas 
cultivadas em roças gradeadas. Na roça mecanizada a planta se mantém por apenas três anos na terra, 
enquanto que na roça de toco por até seis anos”(José Ramos Paravá, aldeia Nautukirs Pisiors, 08/03/2023). 



23Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Organização Social Chiquitano

O padrão de assentamento chiquitano está baseado na organização de grupos de irmãos com 
filiação e residência em um mesmo território (Alarcón 2001, p. 337). Após alguns anos de ocupação, o 
estabelecimento passa a basear-se em parentelas, com formação de comunidade por meio de duas ou três 
famílias originais, cujos filhos casam-se e multiplicam a descendência, relacionadas aos ancestrais comuns. 
De modo geral, o que se verifica é a organização socioespacial chiquitano formada por um grupo de irmãos 
consanguíneos ou parentes agnáticos.

A unidade socioespacial doméstica nas aldeias é constituída pelas moradias, o terreiro e a roça. 
Cada moradia abriga um grupo doméstico formado a partir de uma relação de casamento, sendo comum 
morar junto com os pais as filhas solteiras com os filhos (dela), ou apenas os netos e afilhados. Em geral, 
as moradias mais próximas são ocupadas por pessoas aparentadas, tendo como vínculo a relação entre 
sogros e genros, mães e filhas, constituindo um grupo familiar (Bortoletto, 2007, p. 124 ).

As pessoas portadoras dos mesmos sobrenomes chiquitano são classificadas de parentes. Os 
casamentos entre parentes até a terceira geração são proibidos por serem compreendidos como 
incestuosos. O casamento entre pessoas referenciadas pelos termos compadre e comadre, ou entre filhos 
de compadres e comadres, é também desaprovado. Isto porque o compadrio é uma relação que formaliza 
o “parentesco ritual” entre as famílias envolvidas, cria vínculos, regras e termos de classificação: o padrinho 
é como pai, a madrinha como mãe e o afilhado como filho cujo parentesco se estende aos demais membros 
das famílias envolvidas, pois estariam relacionadas entre si. Se essa regra for transgredida, será motivo de 
imensa vergonha. Portanto, os compadres e as comadres tornam-se irmã e irmão um do outro e os seus 
filhos, primos (Silva, 2015). 

Os sobrenomes indígenas prescrevem escolhas para casamentos, vida cerimonial e critérios para o 
curandeirismo (Silva, 2015, p. 100). Ao longo da fronteira entre Brasil-Bolívia, ressaltam os sobrenomes: 
Massavi, Tomichá, Manacá, Poché, Rodrigues, Poquiviviqui, Matata, Surubi, Pedrassa, entre outros, 

De acordo com Bortoletto (2007, p. 149-151), muitos casamentos chiquitano ocorrem com 
trabalhadores de fazendas ou moradores de assentamentos de reforma agrária, ou seja, não índios ou 
“estrangeiros” de municípios vizinhos, que vieram sozinhos ou com os pais para trabalhar nas fazendas. A 
antropóloga considerou que os casamentos com os “homens de fora” resultam em maior vulnerabilidade, 
pois encontrou mulheres separadas morando com os pais e outras casadas pela segunda vez. Os casamentos 
com “homens pobres”, distintos dos patrões, eram mais comuns, e aqueles com “homens ricos” eram 
desaprovados10. 

O compadrio ocupa posição privilegiada na organização social e cosmológica chiquitano, podendo 
ocorrer em diferentes contextos e por meio de acordos entre as partes interessadas. Há diferentes tipos 
de compadrio para diferentes tipos de relações, entre eles o compadrio de batismo de criança, de casa, 
de boneca, de aposta, de fogueira, de casamento, de respeito. Contudo, a principal regra é o “respeito” 
mútuo. O compadrio propõe a fabricação da alteridade, a produção do parentesco e a interdição de certas 
práticas entre os Chiquitano. A relação de compadrio não termina com a morte; mesmo após a morte 
todos continuam sendo compadres (Silva, 2017, p. 611). 

10. Verone C. Silva (2022, p. 561-578) analisou a concepção do que seria pobre e rico na perspectiva Chiquitano.	



24 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Chefias e Cacicado

As aldeias e as comunidades estão organizadas a partir de um sistema de cacicado cujas chefias são 
reconhecidas como autoridades que ocupam a posição política e cerimonial a partir da linha geracional, 
na qual os mais velhos detêm mais autoridade que os jovens e os homens mais que as mulheres. Os 
póoma (ancião) e pókupósuma (anciã) são conhecedores das regras nativas e dos mitos, falantes da língua 
materna e responsáveis pelas cerimônias e aconselhamento das famílias diante de algum problema. O 
ancião detém a autoridade por meio da palavra, ele deve falar e ser ouvido.

O primeiro cacique é o representante político da aldeia, coordena e realiza reuniões para tomada de 
decisões e dialoga com instituições indigenistas fora da aldeia como a FUNAI. O segundo cacique é aquele 
que deve cumprir as orientações atribuídas pelo primeiro cacique e o apoia. Os músicos são autoridades 
para o sopro e instrumentos musicais, função delegada aos homens, cabendo às mulheres entoar versos 
cantados. 

A chefia religiosa atua em cerimônias, festas, pastorais da religião católica e, atualmente esta 
posição tem sido exercida em sua maioria por mulheres. O curandeirismo é uma prática exercida por 
homens e mulheres com capacidade declarada para a cura, mas poderá ser reconhecido por membros do 
grupo familiar como feitiçaria. Em uma família, pode haver vários curandeiros que se dividem nas tarefas 
xamânicas, para enfermidades de crianças, como parteiro, ou em localizar e retirar feitiços malévolos. 

As doenças são compreendidas como consequências de um mal trazido de fora, que se apodera do 
corpo e pode levar à morte. Contudo, esse mal pode ser localizado e erradicado pelo curandeiro (a). Além disso, 
o xamanismo tem implicações decisivas nos modos de relação familiares e produz rivalidades, intervém na vida 
cotidiana e nas tomadas de decisões pelos membros de uma aldeia (Riester 1976, p. 156). Outras especialidades de 
cura são de benzedeiras, parteiras (as) e sovadeira, que realizam prática da massagem. 

Os curandeiros chiquitano possuem uma quantidade importante de santos com diferentes “especialidades 
mágicas”. Junto a essas entidades, há sempre velas, água, registros escritos de rezas, rosários, bíblia e flores. Os 
rituais acontecem por meio de invocações, rezas e cantos direcionados a cada um em particular, na intenção de 
obter proteção, cura ou retirada de algum mal provocado por outrem, inclusive com o auxílio de outros santos 
(Silva, 2015, p. 84).

A “inimizade” é uma relação que, na maioria dos casos, tem sido observada entre pessoas que estariam 
direta ou indiretamente relacionadas através de práticas de curandeirismo. Uma das estratégias para o 
controle das rivalidades é o casamento entre membros de famílias as quais pertenceriam os curandeiros 
(Riester, 1976). Ou ainda, criar relações de compadrio (Silva, 2015). 

Concepção de donos, hichis e encantados

Os Chiquitano concebem o mundo povoado por seres humanos e não humanos vinculados a donos 
específicos por meio dos quais estabelecem o seu pertencimento. Esta comprensão foi aprofundada por 
Riester (2008) que descreve sobre os hichis, “espíritos que teriam domínios específicos”: hichi-iúrsch (sobre 
a mata), hichikaársch (sobre as pedras), hichi-tuuírsch (sobre a água), hichi-shoés (sobre a planície), os frutos 
do campo (sobre toírsch) e hichi-henaschírsch-tí (sobre os animais). Os humanos devem cuidar e respeitar 
esses seres, pois, se não o fizerem, as consequências podem ser tanto enfermidades, como a própria morte.



25Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

De acordo com o antropólogo, os donos desses ambientes estabelecem o uso regulado dos recursos 
sobre os quais teriam domínio e reagem diante de uma ação que tente violar ou extrapolar o acesso a 
eles. Nesse mesmo entendimento, os encantados são seres que teriam sido transformados pelos hichis, 
por desobediência a alguma regra social e viveriam em lugares análogos aos dos humanos, com cidades 
povoadas à semelhança do mundo dos vivos e que possuem “donos”, mas uma cidade pode ser um rio, 
uma concha, uma pedra, um buraco a depender da perspectiva. O encontro com os seres encantados 
poderá transformar a pessoa em outra, fazê-la desaparecer, ser arrastada para o mundo encantado ou 
adoecê-la. O Carnaval, assim como o dia de Finados e a Sexta-Feira Santa, tem como regra que todos 
permaneçam juntos porque a solidão é condição para o encontro indesejado com seres não humanos.

As festas, o Carnaval (o Curussé)

Em cada aldeia há um santo padroeiro que “nomeia” a comunidade e a “protege”. Geralmente, o 
santo, para quem as famílias realizam uma festa em sua homenagem, vive dentro de uma capela construída 
em uma área central da aldeia 

As festas patronais são muito importantes e presentes nas aldeias e comunidades, pois possibilitam 
relação com o sagrado, encontros entre as famílias e parentes, comensalidade e reconciliação. De acordo 
com Silva (2015), o Carnaval é a principal festa cerimonial dos Chiquitano no Brasil, identificada como a 
festa da alegria e nomeada pelas famílias de Curussé.

A festa ocorre no período das chuvas, com a preparação entre os meses de dezembro e fevereiro, 
quando tem início com o som dos instrumentos musicais a fim de pôr em relação seres humanos e não 
humanos por meio da Alegria. A festa produz “força”, obtida por meio do consumo da chicha (tavarsch), 
do riso, da dança em círculo (meakarsch) e da reza aos santos auxiliares. Através dessa festa, o povo 
Chiquitano explica os seus mitos e domestica os seres patogênicos que provocam doenças nas famílias, 
transformam as relações entre os humanos para a produção política de uma nova ordem social pautada nas 
regras de respeito e de evitação. O calendário ritual está intrinsecamente relacionado com as mudanças 
das estações do ano e do ciclo lunar, da fertilidade e dos cultivos das roças  (SILVA, 2015). 

Outra cerimônia importante acontece na sexta-feira Santa, quando os Chiquitano realizam o “velório 
ritual”. Assim que finda o enterro do carnaval, as famílias iniciam o luto ritual, que segue até a Páscoa. No 
dia da Páscoa do calendário cristão, as famílias realizam “a festa para os compadres”, comem juntos e 
realizam cumprimentos de reconhecimento da relação de respeito. A comensalidade cerimonial é realizada 
nas principais festas da aldeia: Páscoa Carnaval, Páscoa e Festa Patronal, havendo sempre um dia em que 
todos se reúnem no barracão central, ou na sede da associação, ou ainda no pátio central, para comerem 
juntos ao redor de uma grande mesa.





27Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

3.	Caracterização das aldeias 
e comunidades

3.1	 ALDEIA VILA NOVA BARBECHO 

Vila Nova Barbecho é uma aldeia localizada há 110 km da sede urbana do município de Porto 
Esperidião. É formada pela linhagem familiar dos Tossuê, Urupe, Chue, Muquissai, Macoño, Massavi. 
A aldeia conta 86 pessoas em 25 famílias,  distribuídas por 23 habitações e que assumem a identidade 
étnica. As lideranças incluem, nessa estatística, três famílias que trabalham e estudam em Cuiabá 
e três famílias que residem nas vilas próximas por serem parentes consanguíneos dos Urupê e dos 
Tossuê. 

O sistema de cacicado foi substituído por um Conselho de Lideranças e integrou o cacique Fernandes 
Muquissai Soares como um dos líderes que contribuem, junto com os demais, nas decisões sociopolíticas 
e nas diferentes responsabilidades assumidas pelo conselho.

As moradias, os quintais, a escola, o barracão central e a escola estão circunscritos aos 25 hectares. 
A situação atual é fruto de duas negociações, a primeira deu-se no ano de 1998, entre os anciãos e o 
fazendeiro, e a segunda no ano de 2010, entre lideranças chiquitano, a FUNAI, o fazendeiro e o juiz do 
município de Cáceres/MT. O segundo acordo previa 325 hectares de terra para as famílias chiquitano, 
entretanto, a decisão do juiz determinou o uso exclusivo de apenas 25 hectares, com direito ao usufruto 
dos recursos naturais disponíveis nos 300 hectares (que está sob o domínio do fazendeiro) e o acesso ao 
córrego Nopetarch (tartaruga) que atravessa a aldeia, formado pelas nascentes Boqueirão e Okussinho 
(SILVA, 2015, p. 32). Os Chiquitano de Vila Nova Barbecho reivindicam não apenas os 25 hectares, mas o 
território tradicional. 

As famílias de Vila Nova Barbecho enfrentam dificuldades para sepultar os seus mortos. Os 
cemitérios de Acorizinho (Brasil) e o de Santo Antônio Barbecho (Bolívia) são os mais procurados 
pelas famílias para sepultar os falecidos da aldeia. No mês de julho de 2021, após o falecimento de uma 
recém-nascida, a família recorreu ao cemitério situado de Anjinhos, só para crianças, na área ocupada 
pela fazenda Estrelinha, mas o novo proprietário não autorizou o acesso, há indícios de que o cemitério 
foi derrubado e a terra gradeada. 

Os indígenas relataram que, nas imediações do córrego e da fazenda Buriti, havia um cemitério que 
foi destruído, assim como nos limites do rio Tarumã. Já do outro lado do córrego Nopetarch, que atravessa 
a aldeia, um antigo cemitério foi identificado e registrado pelo IPHAN. Em 2022, o IPHAN reconheceu e 
registrou o Cemitério dos Anjinhos como sítio Arqueológico Chiquitano, na Fazenda Estrelinha da Fronteira, 
município de Porto Esperidião, identificando nele vestígios de cruzes de madeira e sepultamento indígena, 
sendo um bem protegido pela Lei Federal 3924/61. Entretanto, os atuais proprietários da fazenda não 
seguiram as recomendações do IPHAN, há indicações de que a área foi gradeada para o plantio de capim 
e pastagem de gado (IPHAN, 2022, p.2/9). 



28 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A fabricação de potes e panelas de barro se tornou impraticável porque a argila está dentro de áreas 
cercadas por fazendas sendo necessária a autorização dos indígenas para a coleta, concordância esta 
que nem sempre ocorre. A artesã Elisabete Tossué Soares afirmou que o antigo proprietário da Fazenda 
Estrelinha da Fronteira permitia a entrada e a coleta, mas os atuais proprietários estão restringindo o 
acesso, estabelecendo outra forma de relação, o que impede a continuidade dessa prática. Além da 
dificuldade de se obter o recurso, as mulheres estão fisicamente cansadas e com problemas na coluna, 
pois essa prática exige a coleta e o manejo da lenha, já bastante escassa no entorno da aldeia. A lenha 
serve de combustível e, para a queima da panela, usam o pau-terra, enquanto que para os potes usam a 
mangava-brava.  

Esse problema tem resultado no aumento de utensílios de plástico e alumínio no espaço doméstico. 
No entanto, a escola está atenta a essas mudanças e tem preparado os jovens para trabalhar com barro 
e fabricar panelas, garantindo, desse modo, a manutenção dos saberes e o registro do conhecimento 
intangível. A diretora da escola narrou que há iniciativas na escola, mas dependem da matéria-prima e dos 
conhecimentos dos anciãos que dominam o processo de fabricação. No momento, fabricam os produtos 
em miniatura, destinados à experiência pedagógica. 

Para Saturnina Urupe Chué a criação do Grupo Técnico Multidisciplinar para estudos de identificação 
e demarcação do território é urgente em Vila Nova Barbecho:

( ...) No ano 2003, Edir vendeu a fazenda, comunicando às famílias 
que ali estavam da sua decisão, depois de ter negociado a terra. O 
novo proprietário chegou e tentou manter as famílias trabalhando 
com ele, porém sua estratégia não deu certo porque, em troca 
do serviço, ele trazia grandes quantidades de mercadorias. Ele deu 
uma bicicleta para cada família para que os moradores pudessem 
se locomover ao trabalho, fazendo, juntamente com a venda das 
mercadorias, que as dívidas nunca acabassem, pois tudo isso eram 
descontados nos baixos salários que recebiam na intenção de mantê-
los sempre trabalhando com ele com o fornecimento de mercadorias. 
O novo dono não consultou ninguém, apenas destruiu as roças com 
máquinas e tratores e foi logo destruindo toda a mata do território. 
Havia também canjiqueira e veludo, dentre outras plantas frutíferas 
nativas, sem contar a caça que ali tinha e que desapareceu; as ervas 
medicinais, madeiras e palhas para construção de casas tradicionais 
praticamente acabaram. (CHUE, 2022, p. 49-50).



29Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 5. Mapeamento do Território e aldeia  Vila Nova Barbecho

Fonte: Boletim Informativo n. 11. Identidade Chiquitano. Luta pelo Direito ao Território (Set. 2022).

A mobilidade dos jovens da aldeia é um fator que preocupa as famílias, e isso tem ocorrido 
“porque o território não está demarcado” – afi rmou a liderança Saturnina Urupe Chué. A restrição da 
terra e da qualidade para o plantio impede o manejo de roças, a coleta de frutos, de palmeiras, da lenha 
e da caça de subsistência. Essa condição torna o modo de vida das famílias vulnerável, com indicações 
de insegurança alimentar, pois têm que viver em 25 hectares, pressionados por fazendas que cercam o 
acesso aos recursos naturais necessários à sua reprodução socioeconômica e cultural. O aumento de 
relações matrimoniais e o nascimento de crianças resultam em um crescimento populacional e geram 
transformações nas regras de convivência e parentesco, com maior abertura para casamentos fora da 
aldeia, com não chiquitano. 

De acordo com as lideranças da aldeia, houve um avanço no processo de autoidentificação 
Chiquitano desde 2019, pois muitos não se assumiam como indígenas e trabalhavam para fazendeiros 
que exigiam a negação da identidade, do silenciamento da língua materna e das festas e práticas 
cerimoniais. A Escola Indígena José Turíbio teve um papel importante no processo de afirmação 
étnica. 



30 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 6. Roda de Conversa com lideranças da Aldeia Vila Nova Barbecho

Fonte:  Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 20/11/2023.

Contudo, os Chiquitano ainda sofrem classifi cações pejorativas e preconceituosas pelas pessoas 
de fora da aldeia. A diretora da Escola Indígena José Turíbio argumenta que o termo “indígena” esteve 
associado à idéia de “menor valor”, mas agora compreende que “indígena tem relação com povos 
originários da terra”. Ela levanta a indagação: o que é ser indígena? O que é ser chiquitano? E responde que, 
historicamente, os termos “indígena”, “chiquitano” e “bugre” fi zeram parte do arsenal de classifi cações e 
identidades atribuídas a diferentes povos. No entanto, o que mais a incomoda é o termo “bugre” porque 
não aparece na Constituição. O termo chiquitano é o mais bem aceito, pois, a partir dessa autoidentifi cação, 
a aldeia recebeu mais reconhecimento e ampliou a sua representatividade como povo. 

O Chiquitano é mais bem aceito que índio. Na escola nós trabalhamos o termo originário 
porque o índio foi colocado. Nós professores conseguimos lidar com esses dois termos 
de forma tranqüila, mas aqui na aldeia ainda é bem difícil. Eu, enquanto professor 
procuro trabalhar com os alunos essa questão, para eles terem clareza dos termos, 
para eles decidirem como se sentem melhor. A gente consegue identifi car quando 
uma pessoa usa esse termo, se é com ignorância ou se tem consciência de como está 
chamando, mas o termo mais adotado na aldeia é Chiquitano, povos Chiquitanos, povos 
indígenas. A gente vê na história do Brasil que índio é genérico e hoje isso mudou, a 
forma de usar como decisão política, pois se refere à gente (Entrevista Edmundo Urupe 
Chué, aldeia Vila Nova Barbecho, 20/11/2022).A Escola José Turíbio é uma instituição que 
tem uma representatividade, geralmente quando acontece algum evento reconhecem 
a gente como Chiquitano com uma instituição dentro. Alguns diretores vêm perguntar 
como é a nossa escola, os acadêmicos vinham antes da pandemia. Mas ainda as 
lideranças sofrem ataques de inferiorização, isso ainda existe ( ...), pois consideram que 
a gente não pode ser protagonista. Seguimos o nosso direito e buscamos parcerias que 
vão nos fortalecer com qualidade (Entrevista Edmundo Urupe Chue, aldeia Vila Nova 
Barbecho, 20/11/2022)



31Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

As famílias de Vila Nova Barbecho se autoidentificam como Chiquitano e continuam na luta para 
a criação do Grupo de Trabalho Multidisciplinar para identificação e delimitação do território, conforme 
afirmou o professor Edmundo Urupe Chué. Segundo a diretora da escola, uma nova audiência pública está 
prevista com a participação de lideranças chiquitano, o fazendeiro e a FUNAI, para discutir a ampliação 
do uso exclusivo para 325 hectares, destinados à construção das casas, das roças e criação de animais 
domésticos.  

O fazendeiro tentou a conciliação, oferecendo às famílias as terras localizadas na Serra do Barbecho; 
no entanto, a proposta foi recusada por não incluir as áreas manejadas. Em resposta ao fazendeiro, foi 
proposta uma área poligonal de 300 hectares para uso exclusivo, com acesso à mina de água, taquaras e 
área de caça de subsistência. Além disso, foi elaborado um memorial descritivo sobre o território e os usos 
das famílias. As lideranças informaram que um indigenista da FUNAI – MT participou dessas negociações e 
elaborou um diagnóstico, visando a uma nova audiência pública. 

Na aldeia há grupos organizados, mas sem personalidade jurídica, já pensaram em criar uma associação, 
mas desistiram porque, no momento, não possuem pessoas com disponibilidade para assumir a direção, 
tendo em vista que as lideranças estão sobrecarregadas com diferentes atividades e representações. 
Uma das organizações a aldeia é a cooperativa de bordado, coordenada por Suzilene Urupe Chuê, que 
reúne mulheres para bordar tecidos voltados para o comércio, porém, no momento, essa atividade está 
desativada. 

Há grupos que atuam na catequese de orientação cristã católica, destinada a orientar crianças para o 
conhecimento bíblico, a primeira eucaristia e a crisma. O grupo de liturgia é responsável pela coordenação 
das celebrações, das músicas e dos ritos que acontecem no barracão da aldeia; o grupo da pastoral da 
criança atua na pesagem, nutrição e acompanhamento das crianças. Por fim, a pastoral da sobriedade, 
em processo de implantação devido ao aumento de dependentes químicos na aldeia, particularmente no 
consumo de álcool.

A orquestra de violino chiquitano é outro grupo organizado que já participou em várias apresentações 
culturais e gravou um CD musical. Embora não esteja formalizada juridicamente, realiza apresentações 
quando é convidada e apoiada. A seguir apresentamos o quadro com outros grupos e suas ações.  

Quadro 3. Grupos organizados na aldeia Vila Nova Barbecho 

GRUPOS RESPONSÁVEIS FINALIDADE/OBSERVAÇÕES

Grupo de Liturgia da Igreja 
Católica

Belene Tossué – primeiro 
grupo; 
Leiliane Chué Muquissai - 
segundo grupo

Preparar cantos, leituras e materiais 
para as celebrações católicas.

Pastoral da criança Amélia Chué Urupe Efetuar pesagem da criança e 
acompanhamento da nutrição.



32 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

GRUPOS RESPONSÁVEIS FINALIDADE/OBSERVAÇÕES

Pastoral do Dízimo Mauro Urupe Chue Articular doações voluntárias para a 
paróquia Nossa Senhora de Fátima 
de Porto Esperidião.

Grupo de catequese Elena Laura  Chue Realizar estudos bíblicos para a 
primeira eucaristia e a crisma, 
sacramentos da doutrina católica.

Pastoral da sobriedade Sarturnina Urupe Chue e 
Silvano de Souza

Atuar na prevenção e tratamento de 
dependentes químicos. 

Orquestra de violino Edmundo Nicolau Chué 
Muquissai

Realizar formação e ensaio de 
músicas tradicionais Chiquitano. 

Grupo de Artesanato – Não 
é um grupo fechado, mas 
há pessoas e artesãos que 
produzem cestaria, cerâmica, 
artesanato de sementes.

Atividades da Escola com os 
jovens. 

Fabricar cestos trançados de indaiá, 
acuri e babaçu. A coleta da palmeira 
é realizada próxima da represa em 
São Fabiano e a taboca no posto 
seco e na Serra. As sementes são 
coletadas na área da aldeia para 
a fabricação de colares e brincos. 
Estão fabricando brincos, colares e 
pulseiras e cultivando espécies que 
possuem sementes.

Cooperativa de Bordados Suzilene Chuê Grupo criado de maneira informal 
com incentivo da congregação 
religiosa Irmãs Azuis para o crochê 
em guardanapos.

Grupo de dança A Escola.  
Geralmente os professores 
designados são Gonçalo, 
Edmundo e Suzilene.

Grupo de apresentação cultural na 
escola e fora da aldeia para a semana 
indígena. Alunos e professores 
participam.

Grupo de Música de 
Instrumentos tradicionais 
(caixas, bombo, fífano)

Três anciãos Arsênio, 
Fernandes, Nicolau e os  
Jovens 

O grupo se reúne antes do Carnaval 
com o objetivo de ensaiar, afinar os 
instrumentos e preparar as canções 
para o ritual chiquitano.  



33Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

GRUPOS RESPONSÁVEIS FINALIDADE/OBSERVAÇÕES

Conselho local de Saúde 
Indígena 

Mauro Urupe Chuê – 
presidente 
Cleide Muquissai Chuê – 
Primeira Secretaria; Elimara 
Tossuê – 2 secretaria

Conselho da Escola Indígena 
José Turíbio. 
Reunião bimestral ou 
semestral

Representantes dos 
segmentos: Edmundo 
Nicolau Muquissai – 
funcionário e presidente
Suzilene Chuê (mãe)
Gonçalo (Funcionário) 
Conselho Fiscal (dona Elena, 
Seu Fernandes, Cleide); 
Alunos.

Equipe de saúde Cleide Chuê, agente de saúde 
indígena

Fonte: Roda de conversa e entrevista realizada com a diretora da escola, professores e liderança religiosa da aldeia Vila Nova Barbecho 20/11/2022. 

As lideranças da aldeia Vila Nova Barbecho realizam parcerias com diferentes organizações sociais 
em busca de apoio para o desenvolvimento de seus projetos, segue abaixo um quadro com as principais 
organizações e como as famílias as descrevem: 

Quadro 4. Relações e apoio institucional 

 INSTITUIÇÃO RELAÇÃO ESTABELECIDA PARA AÇÕES 

FUNAI Apoio na luta pela demarcação do território e mediações para outros 
trabalhos no território  indígena. Acompanha as negociações junto ao 
Ministério Público, tendo em vista a ampliação do uso exclusivo das terras 
de 25 hectares para 325 hectares. Fornecimento de trator para gradear a 
terra, caminhão para coleta de recursos necessários para a cobertura das 
moradias e sementes para a roça.

SEDUC Reconhece a identidade Chiquitano, estabelece parcerias em atividades 
culturais, mas há imposições nas formas pedagógicas e exigências 
burocráticas de difícil realização pelos Chiquitano. 



34 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

 INSTITUIÇÃO RELAÇÃO ESTABELECIDA PARA AÇÕES 

SESAI Presta assistência de saúde às pessoas com encaminhamento às 
instituições especializadas; porém não há infra-estrutura para o acesso à 
água. Cada família assumiu a responsabilidade do encanamento da caixa 
d’água até a sua moradia. O atendimento a saúde ocorre no barracão 
ou na escola, não há, portanto, um lugar adequado para a coleta do 
preventivo do câncer nas mulheres. Já solicitaram um posto de saúde no 
local, mas o órgão responsável argumenta que o território ainda não está 
demarcado e o polo de saúde básica é na TI Portal do Encantado. Outra 
reivindicação é de um banheiro sanitário, pois os que existem foram 
construídos por conta própria por cada família. 

FAINDI 68

/UNEMAT Incentivo e valorização à educação indígena. A parceria ocorreu durante a 
Pandemia com doação de materiais de higiene e máscaras. Acesso para a 
formação de professores. 

UFMT Apoio a orquestra de música por meio de projetos de extensão e cursos. 

Escola Indígena José Turíbio na Aldeia e os seus desafios 

As parcerias tem se firmado também a partir da escola que enfrenta desafios no processo de formação 
dos estudantes.  A diretora Saturnina Urupe Chue argumenta que Escola Indígena José Turíbio, criada no 
ano 2007, resultou da necessidade de as famílias terem acesso ao ensino e ao fortalecimento da luta pelo 
território, mas enfrenta desafios para a sua continuidade e funcionamento. No ano de 2023, a SEDUC 
estabeleceu a condição de que a sala de aula deveria funcionar com no mínimo quinze estudantes e isso 
não condiz com a realidade indígena. Além disso, propôs a junção de estudantes do 1º ao 9º ano em uma 
única sala, mas os pais discordaram, organizaram uma reunião e reivindicaram que a escola funcionasse com 
o número existente de estudantes da aldeia, após duas semanas receberam a orientação para a abertura 
de uma turma do EJA com sete estudantes. Outro desafio foi que o sistema não permite a matrícula de 
estudantes acima dos 18 anos, e foi solicitada a criação do EJA para o Ensino Médio. 

A técnica administrativa avalia que é difícil garantir a continuidade do EJA porque os estudantes 
matriculados trabalham, dentro e fora da aldeia e, portanto, terão dificuldades para freqüentar as aulas 
presencialmente. Em razão disso, os professores disponibilizam atividades educativas domiciliares.

A escola atua com os seguintes profissionais e suas respectivas responsabilidades. Saturnina Urupe 
Chue ( Diretora da escola), Edmundo Nicolau Chuê Muquissai (Professor de Ciências Humanas); Mauro 
Urupe (Professor de Matemática); Gonçalo Arildo Muquiçai Chuê (Professor de Linguagem); Beline Tatiane 
Urupe Tossué (Técnica Administrativa); Leiliane Chuê Muquissai (Limpeza), Amélia Chue Urupe (Merendeira); 
Suzilene Urupe Chuê (Professora).



35Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Os professores e professoras indígenas da Escola José Turíbio são licenciados pela Faculdade Indígena 
Intercultural – FAINDI/UNEMAT. A diretora é mestre em Ensino em Contexto Indígena Intercultural por essa 
mesma faculdade. Há outros professores que se licenciaram em outras faculdades da UNEMAT, tanto na 
modalidade EAD quanto na modalidade presencial. Entretanto, nem todos os professores são absorvidos 
pela escola indígena e, portanto, se vinculam a escolas não indígenas, localizadas nas vilas e do entorno. 

Há duas professoras e três professores que trabalham na Escola Municipal Dona Lila Hill de Souza (Vila 
Picada/ Porto Esperidião) e na escola Municipal Maria Gregória Ortiz Cardoso, em São Fabiano (Porto Esperidião), 
fora da aldeia: Elimara Tossuê Soares, Pedro Célio Tossuê Soares, Milton Tossuê Soares e Aline. A escola contribui 
também para a permanência dos jovens na aldeia, especialmente aqueles que concluíram o Ensino Médio e o 
Superior por ser um espaço que gera trabalho e renda, mas não absorve todos os profissionais.  

Para os jovens terem condições de permanecer na aldeia e garantir o seu meio de vida, 
um dinheirinho, é preciso organizar os meios dentro da aldeia, mas fica difícil porque se 
forçar no artesanato será necessário o território para buscar a matéria-prima. Estamos 
pensando em organizar um grupo para a permanência do jovem e a geração de renda, 
mas ainda precisa ser amadurecido ( ...). Além disso, há uma preocupação com a 
vulnerabilidade dos jovens na fronteira. Pensamos em criar uma cooperativa, associação 
ou outros meios de trabalho (Entrevista realizada com Saturnina Urupe Chue, sede 
urbana de Porto Esperidião, 10 de março de 2023).

Há mais jovens que idosos na aldeia, e a vulnerabilidade da vida na fronteira é um tema presente nos 
relatos e nas preocupações das lideranças. De acordo com o professor Edmundo Nicolau Chue Muquissai, 
uma pessoa jovem é aquela entre 14 e 23 anos de idade e, nessa faixa etária, há quinze pessoas, mas, as que 
trabalham fora são as que já passaram dessa idade. 

Houve relatos sobre o aumento do consumo de álcool entre adultos e entre jovens e da piora da 
saúde mental de alguns jovens, com indicações de ansiedade, síndrome do pânico e depressão, cujos 
sintomas necessitam de maior diagnóstico e avaliação mais aprofundados. As famílias receberam duas 
visitas de uma psicóloga para “conversas terapêuticas” junto com a equipe da saúde. 

Outra preocupação enfatizada pela professora Elimara Tossuê Soares, pelo professor Gonçalo Arildo 
Muquiçai Chuê, professor Edmundo Nicolau Chuê Muquissai, a técnica Beline Tatiane Urupe Tossué e 
pela diretora Saturnina Urupe Chue, é uso da internet pelos jovens da aldeia, prática que tem favorecido 
a dispersão deles, bem como a ausência em atividades coletivas. As moradias têm acesso à internet e a 
escola; portanto, os professores estão atentos a essas novas experiências dos jovens na aldeia. 

O fortalecimento da cultura é uma prática contínua das lideranças. Embora compreendam a 
importância de acompanhar o contexto da vida atual, sabem que é fundamental o diálogo entre práticas 
culturais ancestrais e as experiências no tempo presente. Segundo Saturnina Urupe Chue, a escola trabalha 
o conhecimento dos povos chiquitano em diálogo com o mundo ocidental, para lidar com questões atuais, 
vivenciadas, mas fortalecendo a cultura. Por isso, a internet não deve dispersar nem desvalorizar as práticas 
culturais tradicionais. 

Os relatos afirmam que desde o início da criação da escola buscou-se fortalecer a língua materna, a 
prática do artesanato e o carnaval chiquitano. Atualmente, as crianças aprenderam os trançados tradicionais, 
desde os mais simples aos mais complexos. A escola passou por reformas e a mais recente contou com 
recursos do REM/MT, Subprograma Territórios Indígena (STI) coordenado pela FEPOIMT e ICV.



36 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 7. Escola Estadual Indígena  José Turíbio Vila Nova Barbecho com diretora e representantes da FEPOIMT

Fonte: https://www.icv.org.br/noticias/espaco-multiuso-em-aldeia-dos-chiquitanos-e-reformado-com-recursos-do-rem/. 
Acesso em 06/06/2023.

Na perspectiva da diretora Saturnina Urupe Chue, a forma de ensinar e o conhecimento de direitos é 
o que permite a formação do estudante indígena:

Através do conhecimento que a gente vai saber lutar pelos direitos 
( ...) a gente busca sempre falar para o jovem e alertá-los porque 
através do conhecimento vamos saber lutar pelos direitos. A partir 
do momento que a gente foi tendo conhecimento foi abrindo 
os leques para buscar os direitos e isso incomodou muita gente 
principalmente da redondeza que eram acostumados a chegar e 
passar para traz os pais da gente aproveitar da humildade deles 
então a gente sempre buscar colocar isso para as crianças, para os 
jovens e até para os anciãos porque se não tiver alguém com eles 
podem até ( ...). A escola não está desvinculada da comunidade. Eu 
não sou só uma funcionária do estado, mas sou uma funcionaria, 
uma liderança, uma chiquitana da aldeia, eu vivo a realidade da aldeia 
( ...). (Saturnina Urupe Chue, Porto Esperidião 10/03/2023). 



37Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Os diferentes tipos de trabalho e renda na aldeia

A técnica administrativa da escola observou que a permanência dos jovens na aldeia tem se tornado 
um dos grandes desafios, pois alguns saem para continuar a formação no Ensino Superior ou, ainda, para 
trabalhar e obter renda destinada a compra de alimentos e outros materiais de consumo, considerando 
que o tamanho da terra de 25 hectares é insuficiente para garantir a subsistência das famílias. 

Além do trabalho na escola, há profissionais que prestam serviços como AIS (Cleide Muquissai Chuê) 
e AISAN (Renildo Muquiçai Chuê). Ao todo são dez Chiquitano vinculados ao serviço público na aldeia, que 
trabalham na escola e na saúde indígena.

Outros trabalhos estão vinculados à prestação de serviço doméstico nas moradias das fazendas, 
como diaristas para corte de banana, prestadores de serviço para fabricação de cercas em fazendas 
distantes, onde ficam fora meses da aldeia, e em fazendas. Além disso, prestam serviços com ajudante de 
pedreiro, artesão, manejo de máquina em Porto Esperidião e, dentro da aldeia, também trabalham como 
diarista em serviços de ajudante na roça e na limpeza de quintal e,ainda, cuidando de crianças (babás). 

O salário de um professor na escola não indígena é de R$ 2.365,00, enquanto na escola indígena o 
salário se aproxima de R$ 2.700,00. As diárias estão no valor de R$ 90,00, mas variam de acordo com os 
serviços prestados e os acordos e trocas estabelecidas. 

Uma das propostas da professora Elimara Tossuê Soares para que os jovens permaneçam na aldeia é 
a criação de uma cooperativa destinada à geração de renda e produção de alimentos, mas ressalta que os 
jovens estão muito interessados também na área da tecnologia. 

Em relação à renda das famílias, essa professora destacou que as principais fontes são o trabalho 
assalariado (escola e saúde), aposentadoria, fazendas e benefícios sociais. Além disso, há diferença nos 
valores das diárias e prestação de serviços dentro da aldeia, que não são equivalentes à prestação de 
serviço para um fazendeiro. 

O trabalho realizado nas fazendas pode ocorrer a partir de um mediador que contrata os demais 
trabalhadores por um período de aproximadamente trinta dias para serviços de construção de cercas e 
manejo do pasto manual. Quando os Chiquitano trabalham nessas condições, geralmente saem em grupo 
de três ou quatro pessoas. 

Durante o diagnóstico, havia dentro da aldeia o comércio de bebidas (refrigerante e cerveja) e de 
alimentos (frango, ovos, carne de gado, peixe, bolacha e outros industrializados), na extensão de uma 
moradia, cujos produtos vinham de Cáceres, trazidos por uma mulher chiquitano que já não vive na aldeia. 

De acordo com professor da Escola Indígena José Turíbio, Gonçalo Arildo Muquiçai Chuê, os homens 
são os que mais se deslocam para trabalhar fora da aldeia; porém, há mulheres que buscam trabalho 
na cidade e se empregam nos cuidados de filhos de professoras (babás) e também como faxineiras nas 
moradias. Quando as jovens saem da aldeia permanecem nas casas de alguns parentes para não pagar 
aluguel até se fixarem em sua própria moradia. 

Muitos dos que saíram da aldeia perderam os vínculos, casaram-se com não chiquitano e só 
retornaram para passeios esporádicos. “Há dez pessoas que saíram e já se adaptaram a outros costumes; 
ficam mais afastadas, não se misturam, não se entrosam”, afirmou Gonçalo Arildo Muquiçai Chuê. De 
acordo com os seus relatos, os que ficam na aldeia lutam pela permanência no território e tem expectativas 
de sua ampliação e demarcação.  



38 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Em Vila Nova Barbecho, há dois procedimentos adotados para aqueles que saíram da aldeia. O 
primeiro é que as pessoas saem para trabalhar, casar-se com não indígenas, estudar na cidade ou realizar 
outra atividade, sem firmar compromissos com a comunidade chiquitano. Ao escolher este caminho 
perdem os direitos reconhecidos como membro da comunidade indígena. 

Os segundo é que se a pessoa sai com vínculos junto à comunidade, leva uma carta que assegura 
seu direito de reconhecimento e de representação em nome dos Chiquitano.  Até o momento, as pessoas 
que se encontram nesta categoria são: Soilo Urupe Chuê, Silvano Urupe Chue, Jesuíno Fernandes Tossue 
Soares e Milton Tossue Soares. 

Esse professor tem a expectativa de criação de uma associação com objetivos de captar recursos a 
fim de que os jovens trabalhem dentro da aldeia, evitando a necessidade de sair para encontrar trabalho 
em outros locais. A associação poderia investir na produção de alimentos, na criação de frangos e de 
peixes. Ele considera que, embora o território indígena não esteja demarcado, os recursos poderiam 
ser destinados à melhoria dos quintais e à criação de frangos, piscicultura, hortas, e outras ações para o 
fortalecimento da cultura. 

Água, roça e produção de alimentos 

Um dos principais problemas enfrentados no trabalho com a roça é a não demarcação do território 
indígena na aldeia Vila Nova Barbecho, o que faz com que as famílias vivam em apenas 25 hectares de terra 
circunscrita em um ambiente de Cerrado. Essa pressão torna a terra improdutiva para o plantio, exigindo 
gradeação e adubação orgânica.  

O principal produto manejado pelas famílias na aldeia é a mandioca, o que resulta  na pouca 
disponibilidade de cultivos para a alimentação. Os produtos destinados a alimentação são adquiridos 
fora da aldeia como arroz, feijão, açúcar, trigo, óleo, sal e carne, nos mercados da Vila Picada (Comercial 
Rodrigues, Tita, Agromolina – para milho e quirera); no Buriti (mercearia Buriti) e em Porto Esperidião 
(Catarinense e Luzitano), que recebem em dinheiro, pix, transferência ou à prestação. 

A aldeia possui uma área coletiva fracionada para cada família de aproximadamente 60 m de comprimento 
por 25m de largura para plantio. Renildo Chuê Muquiçai, AISAN da aldeia, mencionou que são poucos jovens que 
trabalham com a roça, mas ele está plantando sementes de milho fornecido pela FUNAI, além de melancia, abóbora, 
mandioca de três meses, cacau, banana nanica, banana maçã e banana de fritar. Como o milho já estava alto, a área 
foi mantida limpa para o plantio de feijão entre as fileiras, cuidado para que as flores do milho não caíssem. No 
espaço  entre as melancias, ele planeja plantar o amendoim. 



39Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 8. Roça coletiva fracionada por família na aldeia Vila Nova Barbecho

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 09/03/2023.

Quase todas as famílias criam um pouco de frango para o consumo, mas o custo se torna elevado 
porque precisam alimentar as aves com o milho. A maioria das famílias já utiliza fogão a gás, mas o seu 
uso é restrito para o cozimento de alguns alimentos como pães, bolos e chás. O fogão à lenha, por sua 
vez, é reservado para o  cozimento de alimentos do dia a dia, no entanto, enfrentam difi culdades para 
obter lenha, especialmente a madeira mais apreciada como a de angico, que é raramente encontrada aos 
arredores da aldeia.

A narrativa dos anciãos revela um profundo conhecimento sobre o manejo da roça de toco, que 
começava no mês de maio com o uso da foice. Em seguida, derrubavam a área selecionada com o machado, 
picavam os galhos mais fi nos, que seriam queimados, formando a coivara. Depois, aguardavam a chuva para 
plantar melancia, abóbora e arroz. O milho era cultivado entre as fi leiras do arroz, seguido pela rama da 
mandioca, cana-de-açúcar, banana, abacaxi, mamão, feijão de vara e trick trick (considerado o que matava a 
fome da família). A limpeza era feita com a enxada, e o arroz cortado em cacho entre os meses de fevereiro, 
março e abril. Em seguida, estendiam os grãos sobre paus para secar e, após a secagem, transportavam em 
baquités11. 

As folhas dos milhos eram mantidas dobradas como estratégia de manejo para enganar os pássaros. 
Além disso, fabricavam e utilizavam a “funda” e o “pelote”, instrumentos de arremessos de pedras, 
empregado para espantar os pássaros que atacavam as roças. Os cultivos, especialmente o arroz e o milho 
eram guardados nas moradias das famílias e, aos poucos, separados e preparados para o consumo. A 
mandioca ainda é consumida cozida nas refeições ou em forma de chicha, bebida fermentada e cerimonial. 
O trabalho era dividido entre homens e mulheres; estas últimas se dedicavam à limpeza da roça. 

11. O baquité é muito utilizado para carregar mandioca, milho da roça, para levar as pelotas para vigiar passarinho na roça no período de plantio 
e colheita. É feito com a palha do Acuri ou do Indaiá e pode ser de vários tamanhos, conforme a necessidade (Chuê; 2022, p. 11). 



40 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

O ciclo lunar orienta o manejo das roças, cujo plantio inicia três dias após a lua nova e o início 
da crescente. Durante a lua minguante, não plantam e não realizam nenhuma atividade de manejo na 
roça, como queimar ou roçar, pois acreditam que a espécie “embicha”, ou é atacada por pragas devido à 
influência da lua. Também não recomendam a coleta de barro nem a fabricação de potes e panelas. 

Atualmente, os anciãos não fazem roça por causa da idade avançada e   reclamam que não há terra 
suficiente para o manejo . Além disso, eles consideram que o solo está pobre em termos de fertilidade, 
resultando em baixa produtividade. E, ainda, a área de mata, que seria mais apropriada aos cultivos, está na 
área ocupada pelo fazendeiro.

Em um terreiro da aldeia, foi possível identificar uma diversidade importante de espécies como 
a madeira cerejeira, medicinais, plantas ornamentais, mangueiras, limoeiros, atas, acerola, laranja doce, 
pequi, bocaiúvas, limão taiti, algodão branco, limão rosa, limão galego, erva cidreira, aroeiras. Além disso, 
há uma pequena horta onde cultivam cebolinha, pimenta biquinho, rúcula e tomate. 

Segundo Fernandes Soares Muquissai, a roça era feita em área de mata, mas agora estão no Cerrado, 
sendo necessário gradear a terra. Antes a limpeza da terra para o preparo da roça era feita com a enxada. 
Em seguida ocorria a descoivará, quando reuniam os galhos em diferentes lugares para serem queimados. 
E depois o dostocá, quando carpiam novamente, retirando o que havia para iniciar o plantio. Ele ressaltou 
que havia chuva no período certo, mas agora já não plantam na mesma época de antes porque a terra 
está muito seca. Em razão disso, mudaram o calendário, para aguardar a chegada das chuvas. Além disso, 
é inviável regar as roças porque não há água suficiente na aldeia. Essas mudanças têm gerado atraso no 
período de plantio e, ainda, resultam na perda de muitas espécies cultivadas. 

Os Chiquitano iniciavam a queimada para o roçado em setembro, mas há três anos mudaram 
para novembro, em razão da mudança do ciclo das chuvas e, portanto, alteraram o tempo de plantio. 
Outro problema que enfrentam é a invasão de pássaros, baitacas e papagaios nas roças, aves que atacam 
principalmente o milho. Ou seja, tem ocorrido um desequilíbrio no sistema agrícola. 

A pesca é uma prática restrita na aldeia em razão da pouca disponibilidade de peixes. O rio Santa Rita, 
que percorre as proximidades da comunidade São Fabiano e da Vila Picada, é um dos locais privilegiados 
para a pesca de subsistência, porém em regularidade. As principais espécies capturadas são a traíra, o 
bagre, a piranha, o lambari, a piava utilizando anzol e linha. A represa Fonte Azul e o córrego dos Carás, 
nomeado pelos Chiquitano pela abundância da espécie carazinho, também são locais de captura de peixes. 

A água potável é obtida de um poço artesiano e armazenada em uma caixa d’água de três mil litros, 
destinada a abastecer a escola e outras duas moradias. Há outra caixa de dois mil litros erguida em frente 
ao barracão central da aldeia, que distribuí água para as demais famílias da aldeia. Essa distribuição ocorre 
por meio de mangueiras de plástico e, como não há rede de água no local, ao longo do dia, o fluxo e a 
intensidade da água reduz a intensidade. 

Durante a nossa permanência em Vila Nova Barbecho houve pouca disponibilidade de água. A bomba 
do poço artesiano estava queimada e as pessoas tiveram que recorrer ao córrego Nopetarch (tartaruga) 
para lavar as roupas, se banhar e transportar água em baldes para atividades domésticas nas habitações. 
O córrego é pequeno e o volume de água insustentável para todas as atividades necessárias às famílias. 

As famílias afirmam que preferem consumir a água de uma nascente localizada fora dos 25 hectares 
de uso exclusivo, de onde é transportada em garrafas e carrinho de mão para a aldeia. Elas consideram 
que água do poço artesiano é salobra e temem que qualidade possa causar adoecimento. No entanto, nas 



41Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

proximidades da nascente, o fazendeiro construiu um poço de 800 metros de profundidade, cuja ação 
poderá perfurar a “veia d’água”, o que poderá impactar e secar a nascente. 

O Renildo Muquiçai Chuê, o AISAN da aldeia, solicitou à SESAI uma caixa d’água de cinco mil litros, 
mas a estrutura cedeu e tiveram que manter a de 2,5 litros. As famílias também solicitaram ao REM/ICV/
FEPOIMT o apoio para uma nova caixa d’água, com encanamentos e banheiros para o barracão central. 

Em relação aos resíduos domésticos, cada família controla o material descartado por meio da 
queima. Entretanto, nos períodos de festas, encontros e atividades coletivas, as famílias distribuem baquités 
confeccionados com taquara para que os materiais sejam depositados ali e não se espalhem pela aldeia. 
Há materiais que são reutilizados, como as garrafas PET e outros plásticos, que têm se tornado utensílios 
domésticos importantes, como jarras, copos e outros vasilhames, mais presentes nas cozinhas e tratados 
com mais cuidados para não se acumularem no território ao longo do tempo. 

Saúde e práticas terapêuticas 

As doenças na aldeia são diagnosticadas como físicas e espirituais, os curandeiros contribuem com 
essa classificação. As principais doenças físicas são a diarréia e a gripe em crianças e adultos, as dores nas 
articulações em crianças e nos jovens. Entre as mulheres há registro de dores de cabeça, dores no estômago 
e, após a pandemia do novo coronavírus (COVID 19), muitas reclamam de problema na visão e dores na 
bexiga, com dificuldades para urinar, além de feridas nas pernas. O ácido úrico aumentou nos homens, e a 
agente de saúde indígena pressupõe que seja em decorrência do consumo de bebidas alcoólicas, da pouca 
ingestão de água e da alimentação reduzida.  

Outros problemas foram identificados: o ancião Nicolau Urupe Jovió relatou  que está com 
deficiência auditiva e enxerga com dificuldade por causa de uma catarata do lado direito dos olhos, sua 
esposa Clemência Muquissai Urupe e um de seus filhos também estão com catarata. Outro problema de 
saúde que acomete especialmente as mulheres é a dor na coluna, narrado pela anciã Clemência Muquissai 
Urupê, Elena Laura Chuê, Elizabete Tossué Soares. As causas estão, de algum modo, relacionadas com o 
tempo dedicado ao trabalho na roça, na produção de alimentos, na fabricação de potes e panelas, nos 
cuidados com os filhos (a). 

Na aldeia Vila Nova Barbecho, a anciã Margarida Maconho realiza curas de pessoas doentes dos 
ossos, seja em decorrência de quedas ou de outros problemas que provocam dores pelo corpo. Sua cura 
é feita por meio de massagens e, por isso, ela é chamada de “sovadeira”.

“Sovar” é massagear o corpo até achar o lugar onde a doença está alojada, para, então retirá-la. A 
sovadeira massageia e avalia a gravidade da doença, corrigindo  fraturas e torções até alcançar a cura. 
Atualmente, a anciã está frágil e vulnerável, enxerga pouco devido a uma catarata profunda nos olhos, e já 
não caminha como antes pela aldeia (Silva, 2015). 

Outro curandeiro reconhecido na aldeia é o seu Arnaldo, especialista em picadas de cobra e doenças 
que acometem os gados e as pastagens. Ele é muito procurado por pessoas de fora da aldeia e também por 
não indígenas, inclusive por fazendeiros que reconhecem a eficácia de seu tratamento. Outro curandeiro 
é o Florêncio Urupe que realiza benzeções contra quebranto e picada de cobra. Ele também artesão e 
fabrica diferentes materiais e trançados. A dona Elisabete Tossuê Soares é outra curandeira que realiza 
benzeções contra quebranto. 



42 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Quadro 5. Curandeiros reconhecidos na aldeia Vila Nova Barbecho

NOME PRÁTICAS

Arnado Especialista em picadas de cobra e animais peçonhentos, doenças que 
acometem o gado e as pastagens. Realiza partos difíceis à distância.

Margarida Maconho Sovadeira (massagem nos ossos)

Florêncio Urupe Benzedor contra quebranto e picada de cobra

Elisabete Tossuê 
Soares 

Curandeira que benze contra quebranto.

Fonte: Trabalho de campo. Roda de conversa, 20 de novembro de 2023.

A equipe de saúde indígena que atende as aldeias da Terra Indígena Portal do Encantado e 
da Vila Nova Barbecho é formada por um médico, um dentista, um técnico e uma enfermeira. O 
atendimento às famílias da aldeia acontece um dia de cada mês, mas se transporte dos profissionais 
sofrer algum problema o atendimento é cancelado, além disso, nossos interlocutores de Vila Nova 
Barbecho reclamaram que o tempo dedicado a aldeia é insuficiente, por isso reivindicam um posto 
de saúde exclusivamente para Vila Nova Barbecho. 

A participação dos jovens nas cerimônias tradicionais e no futebol 

As práticas de jogos, brincadeiras e esportes na aldeia ocorrem quando as crianças acompanham 
os pais na roça, na pescaria ou nas caçadas de subsistência. No final da tarde, os jovens se reúnem 
para brincar em algum quintal da aldeia. Além disso, são estimulados a participar de torneios entre 
São Fabiano e Vila Picada. Aos sábados, as famílias se reúnem para “rezar o rosário” e preparar as 
atividades litúrgicas para uma celebração que acontece aos domingos, sendo o encontro um modo 
importante de socialização.

Segundo Edmundo Nicolau Chuê Muquissai, os jovens de Vila Nova já participaram de 
quatro edições da “Copa Fronteira”, realizada pela prefeitura de Porto Esperidião, que mobiliza as 
comunidades na fronteira Brasil/Bolívia para os jogos. No entanto, ele afirma que é mais acessível 
quando ocorre pelo menos uma disputa na aldeia. Já a “Copa Verde” é coordenada por lideranças 
da aldeia chiquitano de Acorizal e, embora a equipe feminina tenha participado de uma edição, mas 
não continuou, porque avaliou que demandaria muito recurso para o transporte, a alimentação 
e a inscrição, além disso, os jogos acontecem em dois campos principais, o de São Fabiano e o 
da aldeia Acorizal. Esses torneios dependem de sorteios e de disputas antecedentes, fato que 
dificulta a participação, já que o time não sabe quando nem para onde será escalado, e isso demanda 
investimento que não possuem. Uma das críticas aos torneios realizados é que as premiações são 
também bebidas, tanto refrigerantes, quanto cervejas. 



43Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Para Saturnina Urupe Chue, o time de futebol é também um meio de marcar a representatividade 
chiquitano na história contemporânea, vinculando jogos às questões culturais.  Nessa mesma compreensão, 
o professor Edmundo Nicolau Chuê Muquissai avalia que os jogos e o futebol na fronteira são importantes 
para divulgar a luta do povo Chiquitano, sendo um modo importante de fortalecer e afirmar a identidade 
cultural.

O futebol sempre trouxe diversão né desde os nossos irmãos, 
primos, pais também que vinham praticando então sempre 
tiveram isso como um meio de diversão na aldeia e eu vejo sim 
como atividade importante como prática de esportes, interação 
entre as pessoas, porque isso é importante, principalmente 
para os jovens, ( ... ) quando a gente participava levava o nome 
Chiquitano para a equipe. Isso ganhou visibilidade porque as 
pessoas sempre conheciam o time da Vila Nova, aí nós colocamos 
o nome da equipe, nós somos da Vila Nova Barbecho, mas o time 
é Chiquitano Futebol Clube. ( ... ) e, de certa maneira passamos a 
exigir que eles chamassem Chiquitano e utilizassem o Chiquitano 
( ... ). Uma época o time masculino conseguiu o primeiro lugar na 
Copa Fronteira e na outra o feminino conquistou o terceiro lugar 
( ... ). Os jovens ficaram felizes com isso, fomos vistos como alguém 
que conquistou um título  e a gente vê que é uma forma de trazer 
motivações para os jovens e a gente sabe que a fronteira é bem 
complicada e de muita vulnerabilidade e o esporte ainda tem 
esse espaço grande para os jovens ( ... ) (Edmundo Nicolau Chuê 
Muquissai, aldeia Vila Nova Barbecho, 09/03/2023). 

Outro tema importante para o professor Edmundo Nicolau Chuê Muquissai é o Carnaval Chiquitano, 
o Curussé. A festa é considerada a principal mobilizadora da participação de jovens e estudantes na aldeia. 
Durante o período do curussé, os jovens se lembram de anos anteriores, e se preparam para a festa e 
participam ativamente. O acontecimento mobiliza a juventude para tocar instrumentos, brincar, fabricar 
tintas, dançar e aprender mais sobre a cultura chiquitano.

Na cerimônia da Semana Santa que acontece antes da Páscoa do calendário cristão, os jovens 
preparam o altar em forma de um arco e o chá da meia noite. Outra festa importante é da santa padroeira 
Nossa Senhora de Fátima, os jovens limpam a aldeia, angariam recursos, recebem visitantes, colaboram na 
preparação de alimentos, práticas que unem e agregam a comunidade. Na orquestra de música, o professor 
Edmundo Muquissai, que também já foi maestro, enxerga a possibilidade de reativá-la, mas talvez de outra 
forma, levando-a para dentro do contexto escolar. 

Outra atividade incipiente na aldeia é o artesanato e uma das  artesãs é a Luciana Leite Espinosa, 



44 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

oriunda da aldeia Acorizal, mas reside em Vila Nova Barbecho, porque se casou com Renildo Muquiçai, 
o AISAN da aldeia. Ela fabrica brincos, pulseiras e chaveiros com penas de galinha, arara, louro, periquito, 
sementes de pau-brasil, de olho de cobra, de tambori, da saboneteira e do rosário, coletadas na aldeia. 
Além de adornos corporais, a jovem fabrica a vestimenta tradicional chiquitano (saia, blusa, tiara), feita 
com a seda do buriti comercializado por R$300,00. As peças são utilizadas nas apresentações culturais 
realizadas fora da aldeia, ou em ocasiões para a divulgação da identidade indígena. 

Os artesanatos são fabricados e comercializados na própria moradia da artesã ou sob encomenda. 
Os produtos também são levados para Cuiabá e também expostos em feiras e eventos culturais. A artesã 
encontra dificuldades na aquisição dos materiais industrializados, como o gancho para o brinco, a argola 
para o chaveiro e, particularmente, na coleta do buriti e do tucum, este último é trazido dos Nambikwara 
pelo Josair da aldeia Acorizal. O cesto, a peneira e o balaio são fabricados por Florêncio Urupe, um de seus 
produtos é também o baquité que foi comercializado em uma feira de produtos orgânicos na sede do 
município de Porto Esperidião pelo Grupo Beija Flor.

Algumas reivindicações foram indicadas pelas lideranças nas rodas de conversa e nas entrevistas de 
ações para: assegurara a permanência dos jovens na aldeia, fortalecer a luta pela demarcação do território; 
garantir fonte  de renda e produção de alimentos; capacitar os interessados em reflorestamento; avaliar 
o melhor uso da internet; solicitar junto ao REM/ICV/FEPOIMT a estrutura de uma caixa d’água de cinco 
mil litros de água e a reforma dos banheiros do barracão central;  unificar a língua materna chiquitano, 
por meio da criação de uma política lingüística, pois na escola é a segunda língua usada, após o português; 
trabalhar para reduzir o índice de alcoolismo; obter acesso nas fazendas para coletar a matéria-prima 
destinada a fabricar artesanatos; realizar diagnósticos para avaliar sintomas de piora da saúde mental e 
acompanhamento dos jovens. 

Terra Indígena Chiquitano Portal do Encantado

A TI Portal do Encantado possui 43 mil hectares e perímetro de 121 km, (Portaria Ministerial nº 2219, 
publicada no Diário Oficial da União de 31 de dezembro de 2010 e Portaria da Funai nº 73, publicada no 
Diário Oficial da União de 02 de setembro de 2010), cuja situação Jurídica é de Declarada (Relatório rio 
Tarumã, 2021). O território está situado entre os municípios de Porto Esperidião (581.097,70 ha), Portes 
e Lacerda (856.745,50 ha) e Vila Bela da Santíssima Trindade (1.342.044,30 ha), no Sudoeste do Estado de 
Mato Grosso. 

A Terra Indígena possui área sobreposta de 26% ao Parque Estadual da Serra de Santa Bárbara 
(Decreto 1.797 de 04/11/97), que ocupa as terras altas da Amazônia Ocidental no Mato Grosso e Rondônia, 
próxima à fronteira com a Bolívia, inserida na Depressão do rio Guaporé. Os principais córregos que 
banham território Chiquitano são o Fortuna e o Tarumã, da Bacia do Alto Paraguai; e o Barbado, afluente 
do rio Alegre, que deságua no Guaporé, da Bacia do Guaporé. 

O território Indígena Portal do Encantado possui, atualmente, quatro aldeias: Nautukirs Pisiors,  
Paama Mastakama,  Acorizal e Fazendinha12. 

12. No ano de 1988, quando foi elaborado o Relatório para a Identificação de Chiquitanos na área de influência do Gasoduto Brasil-Bolívia 
(Ramal MT), no Trecho Cáceres-San Matias, havia apenas duas aldeias no território, Acorizal e Fazendinha, atualmente essas aldeias se 
fragmentaram formando mais duas. Uma se fragmentou de Acorizal, formando Paama Mastakama, e a outras se fragmentou da Fazendinha, 
formando Nautukirs Pisiors.	



45Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 09. Mapa de localização das aldeias na Terra Indígena Portal do Encantado 

Fonte: Trabalho de campo 2022/2023; IPHAN, 2019.

3.2 TI PORTAL DO ENCANTADO . ALDEIA NAUTUKIRS PISIORS

A aldeia Nautukirs Pisiors (Aroeira Florida) foi criada no ano de 2005, a partir da ruptura de algumas 
famílias na aldeia Fazendinha. Atualmente a aldeia é formada por onze famílias (nove mulheres, onze 
homens, quatorze crianças e nove jovens), que residem em oito moradias, no total de 42 pessoas. 

A aldeia possui um sistema de cacicado presidido pelo cacique Vitor Ronaldo Gomes da Rocha, pelo 
vice-cacique José Ramos (conhecido como seu Ito), e três lideranças: Roselino Paravá Ramos, Sebastiana 
Mendes da Rocha, Ana Laíde Mendes Surubi. Além disso, os anciãos José Mendes e Inácia Surubi são 
importantes, pois é a eles que o cacique solicita orientação para decisões, por serem detentores de saberes 
tradicionais. O cacique se reúne com as demais representações e lideranças pelo menos uma vez a cada 
mês ou em caso de alguma necessidade.  

O ancião José Mendes narrou que o seu pai foi um dos primeiros a contribuir para a formação 
da aldeia Fazendinha, e que esse nome foi criado pelo Ricardinho, outro antigo morador. As famílias 
se instalaram nas imediações do rio Tarumã, onde também se estabeleceu o Destacamento Militar de 
Fortuna. Na década de 1940, os comandantes cadastravam as famílias que ali viviam, classifi cando-as de 
“permissionárias”, identidade que autorizava a permanência nas terras de Fortuna com moradias ocupadas 



46 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

por um casal com seus filhos, até que se casassem, pois se proibia  que novas habitações e roças se 
estabelecessem nas terras (Silva, et all,1998).

As famílias permissionárias prestavam serviços ao quartel, realizando a limpeza do estabelecimento, 
lavando as roupas dos soldados, preparando as refeições e dividindo os produtos cultivados nas roças, 
além das carnes abatidas e dos peixes capturados em lagos e córregos circunscritos ao território. 

O senhor José Mendes e a dona Inácia Surubi, os anciãos na aldeia, narraram que viviam próximos 
a uma lagoa abaixo da Fazendinha, de onde capturavam os peixes  para os soldados do destacamento. 
Por muitos anos, esse casal também trabalhou no manejo de um hectare de arroz, milho e banana, com 
autorização do quartel. Naquela época, aproximadamente, dez famílias viviam no território13.  

Os anciãos relataram que ao longo dos anos houve um aumento de animais de caça de subsistência 
nas roças (quati, porco, macaco, catete). E, também avaliaram que a principal causa desse impacto foi 
o desmatamento no entorno da Terra Indígena. Esta mesma informação foi confirmada pelos demais 
caciques das aldeias da Terra Indígena Portal do Encantado.

As moradias na aldeia Nautukirs Pisiors são construídas com a madeira paineira, a taboca é de peroba, 
o caibro de ipê, o esteio de indaiá e a palha de cobertura também são de indaiá e pau a pique. Há dois modos 
de fabricar a moradia tradicional: uma trançada na beira e, o outro, dobrado e trançado na ponta. O senhor 
Fernandez da aldeia Vila Nova Barbecho, construía moradia tradicional e afirma que as habitações cobertas 
com indaiá duram, entre 30 a 35 anos, já com acuri, os tetos não resistem por muito tempo, ficam úmidos 
rapidamente, sendo necessário o uso de lonas para a sua proteção. Por este motivo, e pela restrição ao 
acesso, verificamos que os Chiquitano estão optando por construções de alvenaria e telhas de fibrocimento.  

As palhas de indaiá estão cada vez mais escassas na Terra Indígena e a maioria da palmeira se 
encontra em área de domínio dos fazendeiros, assim também o barro, usado para fabricar potes e panelas. 
Além disso, os jovens não se dedicam a fabricação de moradias tradicionais e os anciãos são os principais 
detentores desse conhecimento. 

Na aldeia Nautukirs Pisiors, a maioria das famílias é evangélica. Há uma igreja da Assembléia de 
Deus que fica no quintal da moradia de seu José Mendes, e o pastor da localidade Trevo, situada nas 
proximidades, realiza celebrações na igreja de alvenaria construída no quintal da moradia de seu Mendes.

13. Ricardinho, Cristoveto, Caetano, Inacito Peteá Charupá, Lourenço Rupe, Miguelito, José, Pedro Osvaldo, Barba, Carlo Bosco, Anastácio 
Aniceto (militar). No relatório de Joana Silva (1998, p. 42) a Lagoa e a Fazendinha correspondem ao local onde viviam famílias permissionárias 
nas terras do Exército.	



47Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 10. Croqui da aldeia Nautukirs Pisiors

Moradia Seu
Ito Aldeia

Natukirs Pisors

Memorial
Chiquitano

Aldeia
Nautukirch
Pisiorsch

Roça na estrada
caminho aldeia
Natukirs Pisiors

Posto de Saúde
Central T I Portal
do Encantado

Casa FUNAI
Central TI Portal

do Encantado

Moradia de
José Mendes
Igreja Evangélica
aldeia Natukirs
Pisiors

59°27'W

59°27'W

16
°1

4'
S

16
°1

4'
S

16
°1

4'
30

"S

16
°1

4'
30

"S

Aldeia
Nautukirch
Pisiorsch

Aldeia
Fazendinha

Córrego Fortuna

Legenda

k FUNAI

" aldeia

î igreja

> Memorial

8 moradia

!( posto

!$ roça

vias

Sistema_Viario_100000

rios

estados

uc

ti
®

0 100 20050
m.

escala 1:8.000

Localização da aldeia Nautukirch Pisiorch na 
Terra Indígena Portal do Encantado

Diagnóstico Socioambiental, Econômico e Cultural junto ao Povo Chiquitano. 

Pesquisadora: Verone Cristina da Silva

Fontes de Pesquisa: Trabalho de campo 2022/2023; IPHAN.

junho/2023 indicadas

titulo

tese

elaboração

data escala

desenhista
Gabriel Mancilla - gabriel.mancilla@gmail.com

fonte

estado

visto

Mato Grosso

Mapa 2
nome do mapa

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt,  22/11/2023 e 03/03/2023.

Roça, água e produção de alimentos

O Manoel Caxupá, pai da Inácia Peteá, avô da Sebastiana Mendes da Rocha, foi o responsável por 
fornecer as antigas mudas de banana que são cultivadas nas roças do seu Vitor Ronaldo Rocha e sua esposa. 
Logo que o casal Vitor e Sebastiana constituiu uma família o avô orientou que construíssem uma casa, 
ofereceu diferentes mudas de cana-de-açúcar caiana, java; rama de mandioca e ensinou como manejar por 
ruas. Cada espécie seria cultivada em fileiras, e no meio delas, plantavam espécies menores como melancia, 
em alguns casos o milho no meio da fileira da mandioca. 

As ramas eram plantadas em pé, ainda cedo, na lua certa, e sem a presença de vento. Havia também 
um “almanaque”, fornecido pelo Tenente Sá, casado com uma mulher chiquitano e pai de Adilson Sá e do 
Diné, que ainda moram na Serra de Santa Bárbara. 

Algumas variações de banana já se perderam, dentre elas a “ouro” porque não a apreciavam muito, 
tinha pouca saída para o comércio, por essa razão não replantaram. Outras variedades que se perderam 
foram as mudas de: banana borracha, a banana-chifre-de-boi que produzia mais de quinze pencas de 
banana; a banana da terra comprida, tanto da branca quanto da vermelha. A FUNAI distribuiu mudas da 
banana prata, mas a família não apreciou e não investiu no plantio, mas outras famílias cultivaram.   

Há variações de mandioca que se perderam como a paçoquinha e a viageira. As mudas da cana de 



48 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

açúcar listada, cristalina, caiana, branca e Java, plantadas durante a lua crescente, também desapareceram 
das aldeias. Havia espécies de arroz como o preto, a carolina (chamada miudinho), a guaira (vermelho), 
a libonete (de três meses, muito dura para socar no pilão), que há três anos deixaram de cultivar. Os 
Chiquitano avaliam que o cultivo do arroz exige a ocorrência de chuvas, fenômeno que tem se tornado 
muito irregular na região, o plantio não deve ocorrer na lua crescente, pois a planta sobe muito e não se 
sustenta.

O seu José Ramos, seu Ito, possui roças importantes na aldeia e comercializa os seus produtos na 
sede urbana de Porto Esperidião:

Se eu não tiver roça parece que não tenho coragem. Tenho o prazer de entrar na roça 
e ir conversando com a banana e a mandioca. Uma mandioca eu faço com carne! Oh, 
banana, você está me ajudando. (Entrevista realizada com José Paravá Ramos (Seu Ito). 
Aldeia Nautukirs Psiors, TI Portal do Encantado, 08/03/2023).

Imagem 11. Colheita de abóbora na roça do seu José Ramos Paravá, seu Ito

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt ,2/07/2022.

As principais espécies cultivadas nas roças da aldeia são: Banana nas seguintes variedades: banana da 
terra, banana maçã, banana nanica, banana nanicão, banana três quinas da roxa, banana ouro. A muda crioula 
da roça de banana do seu Vitor foi adquirida como herança do Manoel Caxupá, avô da Sebastiana Rocha 
Mendes, cujo plantio ocorre em outubro, entretanto, o seu cultivo já foi realizado em agosto/setembro, na 
lua minguante, para não cresce tão alta e oferecer cachos maiores. Na lua cheia a muda cresce, mas o pé 
racha e os cachos não rendem muito. 

A mandioca cultivada nas roças da aldeia é das variedades cacau, matrinchã e amarelinha; a batata 
da roxa e a batata da massa branca são cultivadas em maio; o milho comum, o crioulo, o de quatro meses, 
o selecionado de dois meses, o fofo do branco; o de pipoca; o de canjica e o da pamonha são cultivados 



49Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

nos meses de dezembro/janeiro. O feijão carioca é cultivado no mês de março, mas na ausência das chuvas 
intensas A colheita é realizada na lua minguante.

As roças do seu Ito contêm espécies de banana de fritar (quatro mil) e da banana maçã (dois mil). 
Em outubro realiza o plantio, em abril a colheita e em julho a derruba do pé de banana, depois que a planta 
começa a secar. Em dezembro sai a muda “fi lhote”. O plantio ocorre na lua minguante porque o pé nasce 
baixo. 

As bananas são comercializadas nos principais mercados de Porto Esperidião, o Catarinense e o 
Luzitano e, ainda, na rua. O  valor  cobrado  para o quilo de banana é de R$ 5,00; A banana é comercializada 
também em sacos ou em caixas.  Uma caixa possui 25 kg e o valor é de R$90,00, mas para o mercado da 
cidade sai por R$ 100,00. A expectativa é de começar a vender por caminhão e o preço vai depender do 
tamanho do caminhão. Um dos problemas enfrentados é o valor do frete, por isso o seu Ito está buscando 
dialogar com o Gabriel Rupe, da aldeia Fazendinha, a fi m de juntos transportarem os produtos das roças 
até a sede urbana de Porto Esperidião, cuja distância é de 160 km e, desse modo dividirem os custos do 
frete. 

Imagem 12. Roça do cacique Vitor Ronaldo Gomes da Rocha e Sebastiana Mendes da Rocha 

Fonte: Imagem de drone cedida por Roselino Paravá Ramos, maio de 2023.

Há um comércio interno entre famílias das aldeias que também compram produtos das roças do 
seu Ito, algumas organizações como OPAN, ICV e CIMI já compraram mudas de bananas para projetos 
relacionados com a segurança alimentar para os Chiquitano. Na roça da família do seu Ito há cultivo de 
milho fofo (branco) para o consumo da família e para a produção do fubá para fazer biscoitos, bolo, 
chicha e aluá; o milho para canjica (branquinho), quiabo (plantaram uma rua), e o amendoim, plantado 
em janeiro e colhido em abril (quatro meses); a batata da casca roxa, amarela, branca cultivada em maio; 
há uma batata da casca roxa com massa branca e massa rocha com casca roxa. O cará roxo e do branco; a 
mandioca cacau, a vermelha e a preta, a varedinha e a matrinchã. Arroz libonete (três meses), cuja semente 



50 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

é guardada de um ano para o outro; arroz amarelo (grande), carolina (carijó e branco) e o preto; o agulhão 
(quatro meses) e o arroz vermelho. A cana-de-açúcar caiana para melado e rapadura, planta em outubro 
e colhe em abril (seis meses). Aprendeu a fazer rapadura durante o período que trabalhou na fazenda 
Engenho, do José Pinto e dona Gica. 

O feijão cultivado pelo seu Ito é o carioquinha, no mês de abril deste ano pretende cultivar 30 kg dessa 
variedade. Já comprou 15 kg de sementes do Toninho da Vila Picada e buscará junto a outras instituições 
completar o restante. A produção de feijão depende da qualidade da terra, se a terra for arenosa ou terra 
de cultivo Na terra baixa (cultivo) o feijão será cultivado em maio, mas na terra alta (arenosa) recomenda o 
plantio mais cedo. O tamanho total da roça do seu Ito é de sete hectares, dividida em 3,5 hectares na parte 
de cima e 3,5 na parte de baixo e, aproximadamente 1 hectare na estrada.  Para o  trabalho a roça o seu Ito 
conta com o serviço de diaristas chiquitano da aldeia. 

Os produtos mais cultivados nas roças para o consumo de alimentos são: banana, mandioca, milho, 
feijão, abóbora, arroz, quiabo, melancia, cana-de-açúcar e as frutíferas no terreiro, como mamão, goiaba, 
laranja, tangerina, pocã, acerola, abacate, tamarindo, ata. Os alimentos industrializados mais consumidos 
na aldeia são: óleo, feijão, arroz, macarrão, trigo e o refrigerante, muito apreciado e muito consumido.

É importante registrar que a roça familiar difere da roça coletiva, esta última tornou-se uma nova 
categoria de manejo a partir de projetos financiados por meio das associações e não corresponde ao 
modo tradicional das famílias. Nesse sentido é importante o diálogo com as famílias a fim de compreender 
como a roça coletiva poderá se  transformar  em uma alternativa  de produção de alimentos e a concepção 
de coletivo na perpectiva chiquitano.   

Algumas críticas foram efetuadas em relação ao uso de agroquímicos por parte de algumas famílias 
com a finalidade de matar matos e também o uso do trator para gradear a terra e o óleo diesel, cujo valor 
está entre R$150,00 a R$250,00. Já solicitaram diversas vezes esse apoio à FUNAI, mas não obtiveram 
retorno positivo. Outro desafio encontrado é o valor do frete para escoar os produtos manejados nas 
roças destinados a comercialização. 

Há diferentes problemas nas roças da aldeia Nautukirch Pisiors que resultam da entrada do gado da 
aldeia Fazendinha porque os animais saem do pasto nativo e do pasto cultivado e se deslocam pela aldeia, 
adentram as roças das famílias, pisoteiam as áreas e os encanamentos que distribuem água. Embora tenha 
sido acordada com os caciques da Terra Indígena, que o gado deve ser mantido preso, a decisão ainda não 
tinha sido cumprida. 

Saúde e procedimentos terapêuticos

A maioria das parturientes da TI Portal do Encantado realiza os partos nos hospitais dos municípios 
de Cáceres e de Mirassol D’Oeste com tendência elevada para partos cesarianos porque, segundo o técnico 
de saúde, as mulheres modificaram os seus modos de vida no trabalho, antes manejavam mais as roças e 
caçavam nas matas e no Cerrado, condição que favorecia movimentos e flexibilidades corporais. Este ritmo 
mudou, as mulheres estão mais sedentárias, condição que dificulta o parto natural. 

Após o parto na cidade as mulheres retornam às aldeias quando inicia o cuidado pós-parto, 
classificado pelos profissionais de saúde como “trabalho cultural”, pois cabe às anciãs de cada família 
assumir os cuidados necessários. “Antes as mulheres ficavam quarenta dias de resguardo, mas atualmente 
o período tem se restringido para apenas dez dias” – afirmou Roselino. 



51Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A equipe de saúde na Terra Indígena Portal do Encantado é constituída por um médico, uma 
enfermeira e um dentista que atende os Chiquitano da Terra Indígena Portal do Encantado e da aldeia Vila 
Nova Barbecho e ainda, quinze aldeias dos Umutina. Há dois técnicos de enfermagem que permanecem no 
posto de saúde localizado na parte central da Terra Indígena e que se intercalam nos atendimentos a cada 
quinze dias. O atendimento da equipe acontece sempre no dia dez de cada mês com visitas às moradias 
das famílias e, com a elaboração de um relatório com os resultados dessas visitas. 

O técnico de saúde Roselino Paravá Ramos defendeu a importância de uma equipe de profissionais 
para os Chiquitano, tendo em vista que a equipe divide o cronograma de trabalho com os Umutina. Observou 
que há muitas famílias que recorrem ao posto de saúde como última opção porque antes buscam suas 
próprias formas de cura oriundas de seus próprios conhecimentos.  Os curandeiros indígenas atendem 
também não indígenas sem cobrar pelo procedimento, mas se o doente quiser retribuir com alguma ajuda 
seja em espécies (dinheiro) ou em alimentos, os curandeiros não recusam. Os jovens ainda não estão 
dedicados a prática da benzeção porque é o curandeiro ou o benzedor (a) que escolhe a pessoa que 
considera preparada para aprender. Os curandeiros reconhecidos e mais procurados segundo o técnico 
de saúde são os que estão em seguida:

Quadro 6. Curandeiros da Aldeia Terra Indígena Portal do Encantado

ALDEIAS NOMES ESPECIALIDADES

Acorizal Rosa Pires Tomichá Cobreiro, quebrante, 
engasgamento

Nautukirs Pisiors José Ramos Paravá, seu Ito Dor de dente, picada de cobra

Fazendinha Lourenço Urupe Curandeiro que benze de todas 
as especialidades

Fazendinha Maria Auxiliadora Urupe Sovadeira  de dores e quedas

Paama Mastakama Carmelo Picada de cobra e da formiga 
tocandira

Fonte: Entrevista com o técnico de posto de saúde indígena, 03/03/2023.

No pólo de saúde da Terra Indígena Portal do Encantado localizado nas proximidades da Escola 
Indígena Chiquitano, há dois técnicos que prestam serviços as famílias e que mudam de plantão a cada 
quinze dias. Uma técnica é Luíza, não indígena, que trabalha na primeira quinzena do mês é Roselino Paravá 
Ramos, que permanece de segunda quinzena de cada mês. 

De acordo com informações obtidas pelo técnico Roselino, o posto de saúde realiza mais de 300 
atendimentos mensais.  As principais doenças que acometem as famílias são a hipertensão (doze pessoas), 
diabetes (cinco pessoas) e doença mental (seis pessoas), que atingem pessoas acima de 40 anos de idade. 



52 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Para a agente de saúde Maria Catarina Mendes, a doença diabete está relacionada na aldeia com 
o “consumo exagerado de carboidratos” pelas famílias das que tem preferência por mandioca, arroz e 
açúcar.

Imagem 13. Entrevista Vitor Ronaldo Gomes da Rocha e Sebastiana Mendes da Rocha

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 03/03/2023.

A saúde mental dos Chiquitano tem exigido atenção dos profi ssionais de saúde com acompanhamentos 
e avaliação sistemática. Há indícios de que a pandemia teria se tornado um marcador temporal importante 
nos processos de adoecimento de pessoas com indicadores de depressão, ansiedade e síndrome do pânico, 
a serem mais bem investigados com estudos mais profundos e específi cos. Em razão desses problemas, 
a equipe solicitou a presença de uma psicóloga que atendeu algumas famílias durante três encontros e, 
as pessoas atendidas não souberem dizer se o trabalho terá continuidade nem os resultados do trabalho 
terapêutico. 

De acordo com Roselino Paravá Ramos, os confl itos internos, a luta pelo território, as perdas e o 
luto resultante da COVID-19, a pressão da mídia durante a pandemia, seriam fatores importantes para 
o agravamento da saúde mental, principalmente em mulheres chiquitano; enquanto que nos homens, a 
hipertensão se desenvolveu e aumentou. Já as crianças sofrem de sintomas como a diarréia e as febres. As 
crianças de zero aos dez anos de idade são acompanhadas e pesadas pela equipe médica e não há casos 
de desnutrição.

O polo de saúde básica da Terra Indígena Portal do Encantado é constituído por quatorze profi ssionais 
chiquitano que trabalham nas aldeias:

Quadro 7. Profi ssionais do Polo de saúde indígena



53Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

ALDEIA CHIQUITANO ATIVIDADES REALIZADAS

Nautukis  Pisiors Cristiane Mendes Serviços gerais

Nautukirs Pisiors Roselino Paravá Ramos Técnico

Fazendinha Davi Motorista

Nautukirs Pisiors Catarina Mendes AIS

Nautukis Pisiors Vitor Ronaldo Gomes da Rocha AISAN

Acorizal Alexandra Mendes Leite Motorista

Acorizal Odir Tomichá AISAN

Paama Mastakama Alisson Mendes Urub AIS

Fazendinha Martina Surubi AIS

Fazendinha Gabriel Urupe AISAN

Vila Nova Barbecho Cleide Muquissai Chuê AIS

Vila Nova Barbecho Renildo Muquiçai Chuê AISAN

Fonte: Trabalho de campo, entrevista com o técnico Roselino Paravá, 03/03/2023.

A área da saúde e da educação são as que mais empregam os chiquitanos cuja renda varia entre um 
a dois salários mínimos. Em segundo lugar, a renda vem da aposentadoria, dos auxílios e do Bolsa Família e, 
em terceiro, do trabalho nas fazendas. 

O trabalho nas fazendas é realizado por seis chiquitanos, mas há mulheres que também atuam no 
serviço de limpeza e no preparo do almoço.  Na aldeia Nautukirs Pisiors, o seu Vitor Ronaldo Gomes da 
Rocha (cacique) trabalha com roça e o seu José Ramos, seu Ito, com roça e o comércio dos produtos. Os 
jovens que trabalham com roça ajudam os pais até obterem a sua própria roça ou um trabalho remunerado.  

Uma das preocupações do técnico de saúde está relacionada com o aumento do consumo de bebida alcoólica 
entre os jovens, considerando que poderá gerar dependência. O consumo aumenta nos finais de semana e o técnico 
avalia a importância de ações voltadas para combater esse problema. De sua parte, há muito interesse em cursos 
sobre o uso de plantas medicinais, conscientização/orientação para o controle do consumo exagerado de bebida 
alcoólica, cursos sobre a importância de alimentos orgânicos e do uso de adubos/defensivos orgânicos para as roças.



54 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A água é classificada como de boa qualidade para o consumo. Há uma caixa d’água situada em frente 
à Escola Indígena Chiquitano para o armazenamento e distribuição às demais moradias da aldeia, sendo que 
cada aldeia tem uma rede própria, a Nautukirs Pisiors tem uma rede, a aldeia Fazendinha tem outra rede, 
a aldeia Paama Matákama e a Acorizal compartilham a mesma rede. O Agente Indígena de Saneamento 
AISAN – é o cacique Vitor, responsável por fiscalizar a distribuição de água na aldeia e percorrer os limites 
da Terra Indígena.  Muitas vezes fiscaliza os encanamentos que estão no entorno da Terra Indígena. O 
principal problema levantado pelos representantes desta aldeia é a não demarcação do território indígena, 
pois tem implicações diretas no acesso a água potável cujas principais nascentes estão dentro de áreas 
ocupadas pelos fazendeiros. 

Associação Sustentável Chiquitano – ASC 

A Associação Sustentável Chiquitano – ASC possui 28 associados e foi criada em 2015, com o objetivo 
de favorecer parceria e execução de projetos na aldeia, além de distribuir os seus benefícios aos membros 
associados.  

Esse modo de associativismo com estatuto e CNPJ foi orientado por um  contador que, por meio de 
áudio, informava as famílias interessadas sobre quais documentos seriam necessários para a elaboração do 
estatuto e demais formalizações jurídicas. 

Os associados pagam uma taxa de R$ 10,00 para participar da ASC e desse modo, asseguram os 
benefícios oriundos de projetos aprovados ou executados. O pagamento poderá ser individual ou familiar, 
contudo, dependendo da situação manifestada à diretoria, é possível garantir outras formas de contribuição 
como a doação de carnes, bananas e/ou outros produtos da roça destinados a eventos específicos. 

A criação da associação é avaliada como positiva pela diretoria porque  permitiu aos Chiquitano 
participarem da FEPOIMT com a inclusão de Soilo Urupe Chuê de Vila Nova Barbecho  e de José Antônio 
Paravá Ramos da Nautukirs Pisiors. A ASC representa duas aldeias: Nautukirs Pisiors e Paama Mastákama, 
tendo inclusive membros dessas aldeias na sua diretoria.

A diretoria da Associação Sustentável Chiquitano é constituída por Sebastiana Mendes da Rocha, 
presidente da Associação ASC e esposa do cacique Vitor Ronaldo Gomes da Rocha, sendo uma das 
responsáveis pelo grupo de mulheres da aldeia, que solicitou junto a OPAN materiais para a confecção 
de colares, brincos e outros acessórios feitos artesanalmente. A diretoria da Associação é constituída por 
Sebastiana Saboré Joviu (vice-presidente), Roselino Paravá Ramos (secretário); Ana Laíde Mendes Surubi 
(vice-secretária); Suelen Espinosa (Tesoureira); Elenir de Arruda Espinosa (Aldeia Paama Mastakama); 
Vitor (primeiro fiscal); José Antônio Paravá Ramos (segundo fiscal); Mariano Cesário Lopes Joviu (fiscal e 
cacique da Aldeia Paama Mastakama). 

No dia 22 de novembro foi realizada uma reunião com os interessados no projeto da OPAN, este 
encontro foi articulado pela presidente da Associação. O cacique abriu a reunião valorizando a prática do 
artesanato e as ações destinadas à segurança alimentar, reconheceu o apoio que recebe das organizações, 
especialmente para os cultivos na roça, preparação da terra (gradeada) e o fornecimento de sementes e 
mudas. Lembrou que as mudas de bananas adquiridas pela OPAN foram da roça do seu Ito, que é vice-
cacique para serem distribuídas as demais roças da TI Portal do Encantado e da aldeia Vila Nova Barbecho. 



55Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A ASC executa projetos junto ao Programa REM14 que tem a Associação como ponto focal e 
o Instituto Centro de Vida (ICV) como gestor. O projeto desenvolvido pela aldeia junto a REM/ICV/
FEPOIMT transferiu para a ASC cinco mil mudas de banana-da-terra e para cada aldeia associada foram 
destinadas duas mil e quinhentas mudas. Uma parte das mudas foi obtida da roça do cacique Mariano 
Jovio, da aldeia Paama Mastakama e, a outra parte, da roça do vice-cacique José Ramos, seu Ito, da 
aldeia Nautukirs Pisiors. O valor pago por cada muda foi de quatro reais (R$ 4,00), totalizando 20 
mil reais (R$ 20.000,00); cada vendedor ficou com dez mil reais (R$ 10.000,00). De acordo com os 
nossos interlocutores da ASC pelo menos 200 mudas não estavam em boas condições para o plantio e 
reivindicaram a substituição. 

3.3	 TI PORTAL DO ENCANTADO . ALDEIA PAAMA MASTAKAMA

A aldeia Paama Mastákama se originou no ano de 2014, a partir da ruptura de uma parte da família 
de Rosária Lopez da aldeia Acorizal, antes formada pelas famílias de Felipe Monteiro, Inácio Tomichá, 
Rosária Lopez e os seus descendentes. De acordo com as nossas interlocutoras da aldeia, o motivo da 
separação foram os constantes desentendimentos entre as famílias, mas, para garantir a luta pelo território 
e a manutenção da língua materna, uma parte da família de Rosária Lopez decidiu criar uma nova aldeia 
e autorizar ao Mariano Cesário Lopes Jovio ocupar a posição de cacique. O campo de futebol estabelece 
o limite entre as duas aldeias, de um lado a aldeia Acorizal e do outro a aldeia Paama Mastákama, porque 
na área referenciada à Paama estariam agrupados os descendentes de Rosária Lopes Jovio. Há na aldeia 
quatro famílias aparentadas do cacique, mas prefere silenciar sua identidade Chiquitano.

De acordo com a Sebastiana, filha do cacique Mariano, o conflito entre as aldeias poderá existir se 
o poder do cacique de Acorizal se estender para dentro da aldeia Paama Mastákama sem considerar a 
existência de lideranças locais; mas as forças poderão se unir quando as ações se voltarem para a luta na 
demarcação do território Chiquitano.

As mulheres da Paaama Mastákama afirmam que a aldeia é ocupada por 12 moradias, 13 famílias, 68 
pessoas e, dentre elas, 18 crianças, 13 mulheres e 15 homens. O cacique é o Mariano Cesário Lopes Jovio e 
a vice-cacique é a Elenir de Arruda Espinosa, sobrinha do Mariano. 

Nossas interlocutoras relataram que cada aldeia possui um santo (a) padroeiro (a), representado 
(a) pela imagem de um santo ou uma santa católica. A padroeira da aldeia Paama Mastakama é a Nossa 
Senhora Aparecida, festejada no dia 11 (véspera) e 12 de outubro. A santa padroeira tem como objetivo 
acolher as famílias quando estão enfrentando alguma dificuldade, realizar pedidos, promessas e proteger as 
pessoas contra especialmente contra doenças. A santa padroeira de Acorizal é a Nossa Senhora Terezinha, 
festejada no dia 01 de outubro, da Fazendinha é o São João Batista, fextejado nos dias 23 (véspera) e 24 de 
junho. Na aldeia Nautukirs Psiorch o cacique é evangélico da Assembléia de Deus e, portanto, não há uma 
padroeira, mas o seu Ito construiu uma capela em seu terreiro para ser ocupado por um santo (ver o anexo 
1 sobre festas e práticas culturais e cerimoniais). 

14 Programa de Redução das Emissões do Desmatamento e da Degradação REDD+ Early Movers de Mato Grosso (REM).	



56 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Imagem 14. Roda de conversa com lideranças da aldeia Paama Mastakama 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 22/11/2022.

As celebrações aos domingos acontecem na igreja católica e são dirigidas pela  Dionízia, da aldeia 
Acorizal (identificada como ministra). As jovens participam também do cenáculo, uma reunião cristã que 
acontece nas moradias e são organizadas pelas famílias. 

Outra festividade importante é o Carnaval, identificado de Curussé. O cacique é músico e toca 
o fífano, principal instrumento da festa. O bombo é tocado pelo Carmelo, que também é benzedor 
na aldeia. O cacique sabe trabalhar o couro de boi, mas o bombo é comprado na Bolívia ou, de um 
homem chamado Batista, que fabrica o instrumento e vive na sede urbana de Porto Esperidião. O 
cacique conhece muitos termos da língua materna e afirmou que guarda um caderno de sua mãe, 
Rosaria Lopes Jovio, com quem aprendeu a falar em chiquitano e as orientações para o carnaval 
chiquitano.



57Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Os Chiquitano da aldeia estão articulados em um grupo chamado Noraiarés e realizam diferentes 
práticas culturais nas quais articulam os seus saberes: 
 
Quadro 8. Práticas Culturais da Aldeia Paama Mastákama 

EVENTO PERÍODO RESPONSÁVEL DESCRIÇÃO

Apresentação 
de dança 
e canto da 
andorinha 
pelo grupo 
Noraiarés, 
constituído por 
15 pessoas. 

Eventos 
culturais 
previamente 
programados. 

Mariano Lopes Jovio O grupo Noraiarés executa a 
dança do curussé e da cobrinha 
em parceria com o grupo de 
Acorizal. A dança do Apá é realizada 
apenas pelo grupo da aldeia Paama 
Mastákama. 

Encontro 
Multicultural 

Catarina 
Mendes Dia dos 
Povos Indígenas 
–  19 de abril

Aldeias da TI Portal do 
Encantado

Evento organizado pelos jovens 
com apresentação da dança 
Curussé no período noturno. 
Durante o dia ocorre competição 
de arco e flecha, peteca, futebol, 
queimada, corrida de tora. 
Nesse dia, os alimentos são 
compartilhados como o peixe 
assado, a patasca, a mandioca e a 
chicha.

Copa Verde Março Líder de Acorizal Campeonato de futebol 
organizado pela aldeia Acorizal. 
Os coordenadores realizam essa 
atividade há quatro anos com 
venda de produtos e cobrança  de 
inscrição. 

Copa Fronteira Junho Prefeitura de Porto 
Esperidião

Campeonato de futebol 
realizado pela prefeitura entre 
as comunidades e aldeias na 
fronteira. Nesses eventos a Aldeia 
Paama Mastákama participa e é 
reconhecida. 

Fonte: Rodas de conversa. Aldeia Paama Mastákama, 22/11/22.



58 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Imagem 15. Croqui de localização da aldeia Paama Mastakama

C
ór

re
go

 T
ar

um
â

Rio Tarumã TI
Portal do
Encantado

Moradia cacique
Aldeia Acorizal

Moradia Odir
Tomichá cuidador
do gado

Moradia Alexandra
Aldeia Acorizal

Aldeia Acorizal
TI Portal do
Encantado

Moradia da
Amélia aldeia
Acorizal

Moradia

Moradia vice-cacique
José Surubi,
aldeia Acorizal

Salão Comunitário
da Aldeia
Aciorizal

Escola
Municipal em
Acorizal

Escola Estadual
Anexa a

Chiquitano

Aldeia Paama
Mastakama

Campo de Futebol da
Aldeia Acorizal

Igreja católica da
aldeia Acorizal

Roça Bananal

59°24'40"W

59°24'40"W

59°25'W

59°25'W

16
°1

3'
30

"S

16
°1

3'
30

"S

16
°1

4'
S

16
°1

4'
S

mapa 2 Aldeia Acorizal
TI Portal do
Encantado

Aldeia Paama
Mastakama

Cemitério do
Acorizal
II IPHAN

Cemitério
Acorizal III

Sítio
Tucunzeiro
I IPHAN

Sítio
Tucunzeiro
II IPHAN

Córrego
Tarum

â

Legenda

" aldeia

!<curso de água

!( escola

î igreja

8 moradia

!$ roça

sede

vias

Sistema_Viario_100000

rios

estados

uc

ti

®
0 100 20050

m.

escala 1:10.000
59°24'40"W59°25'W

16
°1

3'
30

"S

16
°1

3'
30

"S

16
°1

4'
S

16
°1

4'
S

Localização  das aldeias Acorizal, 
Paama Mastakama  na 

Terra Indígena Portal do Encantado

Diagnóstico Socioambiental, Econômico e Cultural junto ao Povo Chiquitano. 

Pesquisadora: Verone Cristina da Silva

Fontes de Pesquisa: Trabalho de campo 2022/2023; IPHAN.

junho/2023 indicadas

titulo

tese

elaboração

data escala

desenhista
Gabriel Mancilla - gabriel.mancilla@gmail.com

fonte

estado

visto

Mato Grosso

Mapa 3
nome do mapa

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 24/11/2022 e 03/03/2023.

Saúde e procedimentos terapêuticos

Quando uma pessoa da aldeia Paama Mastákama adoece, a família busca  tratamento no posto 
de saúde do pólo chiquitano e, também recorre aos curandeiros de outras aldeias, dentre eles o seu Ito 
(aldeia Nautukirs Pisiors); o Florêncio Urupe (Vila Nova Barbecho) para remédios medicinais; a dona Rosa 
(Acorizal, para quebrante); e ao seu Carmelo (Paama Mastakama, contra picada de cobra e da formiga 
tocandira). Há uma parteira na aldeia cujo nome é Maria Catarina, mas a maioria dos jovens já realiza os 
seus partos em hospital da sede urbana.

Na Terra Indígena Portal do Encantado há quatro cemitérios e quando morre uma pessoa, as famílias 
realizam cerimônias ao morto e entoam canções na língua materna, a mesma executada na escola como 
ensino da cultura chiquitano e nas apresentações culturais. Nos períodos de intenso calor e clima muito 
quente, as famílias transportam águas em baldes e levam para os cemitérios, com o objetivo de lavar os 
túmulos dos falecidos e, além dessa prática, realizam visitas aos túmulos dos falecidos no dia dois de 
novembro, para rezar, levar flores e lavar os túmulos. Quando os vivos sonham com os mortos levam velas 
para os cemitérios e as acendem sobre os túmulos a fim de iluminar as almas dos mortos. Os cemitérios 
na Terra Indígena são dos Anjinhos; de Acorizal, onde dona Rosária Lopez está enterrada; o da estrada e 
o cemitério da aldeia Fazendinha. O IPHAN cadastrou três cemitérios da aldeia Acorizal e registrou como 
sítio arqueológico recomendando medidas de proteção para o contexto dos sítios (IPHAN, 2019). 



59Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Na aldeia Paama Mastákama há artesãos que fabricam colares de sementes e dente de animais, 
obtidos por meio da caça de subsistência como do caititu e da queixada. Outros materiais utilizados para 
fabricar brincos são as penas das galinhas- d’angola e as penas das araras, apanhadas no chão e usadas 
também na fabricação de cocares.

Figura 16. Roda de conversa com lideranças da aldeia Paama Mastakama

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 24/11/2022.

As famílias da aldeia formaram um grupo de mulheres para fabricar artesanato. Uma das representantes 
solicitou à OPAN materiais como linha, tesoura, tintas, ferramentas, e ganchos. Houve a indagação sobre 
a possibilidade de alguém de fora da aldeia contribuir ministrando cursos e ofi cinas de artesanato porque 
querem aperfeiçoar, ampliar e diversifi car o trabalho. 

Outros materiais como a cuia, o pote, a concha, a gaveta para acondicionar a chicha, o forno de 
assar bolos e outros alimentos são fabricados na aldeia. A bebida chicha, à base de milho ou de mandioca 
fermentados, é fabricada na aldeia e servida durante os três dias de Carnaval, já a bebida aluá é feita com o 
milho torrado. Sobre os procedimentos e fabricação da bebida, ver Silva (2017).  

O cacique e as lideranças realizam parcerias com diferentes instituições: Secretaria Especial de Saúde 
Indígena (SESAI); Agente de Saúde Indígena e Agente Indígena de Saneamento; Coordenação Técnica Local 
(CTL/FUNAI/Pontes e Lacerda); Prefeitura do município de Porto Esperidião (merendeira da Escola de 
Acorizal), a Comissão Indigenista Missionária (CIMI) já desenvolveu trabalhos junto às famílias, porém no 
momento não estão mais atuando no local.

A rede de água da aldeia Paama Mastakama é a mesma que a de Acorizal, cada aldeia possui um 
agente de saúde, mas apenas um agente de saneamento, que é o Odir Tomichá, que é o “cuidador do 
gado”, função exercida na Aldeia Acorizal. Há uma nascente de água nas imediações desta aldeia Paama 
Mastákama e as lideranças propuseram ao Programa REM/ICV-MT a implantação de uma captação de água 



60 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

para atender as famílias e, segundo as nossas interlocutoras, o projeto foi aprovado e será vinculado ao 
REM estruturante. As famílias compreendem que, dessa forma, terão a sua própria rede de água. 

O cacique Mariano Cesário Lopes Jovio defende que a principal reivindicação da Aldeia Paama 
Mastákama é a demarcação do território Chiquitano, pois os materiais necessários para preparar os 
artesanatos estão fora da terra indígena e dentro das fazendas. Não há mais buritis para fabricar vestimentas 
e os lugares sagrados estão fora dos cinco mil hectares, portanto os jovens não freqüentam os lugares 
sagrados. Há ainda uma preocupação do cacique com o desmatamento do entorno, cuja prática discorda 
veemente.  

Outra preocupação do cacique Mariano é com a qualidade da água, pois o entorno da Terra Indígena 
Portal do Encantado está ocupado por cultivo de soja cujas fazendas têm lançado agrotóxicos que caem 
na terra e, consequentemente, na água. Ele teme que seus netos não possam mais consumam a água com 
a mesma qualidade que atualmente a sua família consome. 

Um dos projetos da aldeia é a construção de uma casa cultural e o cacique avalia a importância desse 
espaço para a geração de renda daqueles que atualmente trabalham como diaristas nas fazendas. O cacique 
Mariano relatou que os recursos que recebem por meio da FUNAI para o manejo das roças são poucos, que 
a instituição está sucateada e, quando solicitam sementes elas chegam atrasadas, fora da época de plantio, 
como ocorreu com o milho. 

Imagem 17.  Homem carregando banana na aldeia Paama Mastakama 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 22/11/2023.



61Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

3.4	TI PORTAL DO ENCANTADO. ALDEIA FAZENDINHA

O chiquitano Cirilo Gabriel Rupe ocupa a posição de cacique há trinta anos e compreende que o 
cacicado é um poder transferido de pai para filho, seguindo a linhagem masculina. O primeiro cacique da 
aldeia Fazendinha foi o Inácio Peteá, em seguida Manoelito Rocha, posteriormente, Lourenço Ramos Rupe, 
pai de Cirilo. As famílias da aldeia elegem o cacique e a opção é sempre pelo chiquitano mais velho: “O 
cacique é o chefe, o capitão da tribo, os problemas que surgem vem para o cacique, problemas da terra, e 
em caso de briga também” (Cacique Cirilo Gabriel Rupe, aldeia Fazendinha, 04 de março de 2023).

A memória oral dos Rupe traz conteúdos sobre o tempo em que o seu grupo familiar vivia como 
“permissionária” no Destacamento Militar Fortuna. O período vivido sob o comando dos soldados no quartel 
provoca tristeza e revolta em Maria Auxiliadora, que não pôde conter as lágrimas ao narrar sua história de vida 
e de sua família na Fazendinha, embora tivessem recebido assistência de alimentação e serviços, plantavam 
uma tarefa de doze e o pai Lourenço Rupe criava a vaca gir leiteira, obtida em troca por um porco. 

Maria Auxiliadora Rupe, irmã do cacique Cirilo Rup enfatizou: “Nós somos diferentes dos Chiquitanos 
de Acorizal porque nós fomos educados no quartel!”. Os soldados do destacamento exigiam que as famílias 
ocupassem uma moradia com até dez filhos e cumprissem as regras higienização à risca, com o objetivo de 
modificação de hábitos e modos de vida. Alguns nomes foram alterados como o de José Mendes Caxupá, 
registrado como José Mendes:

Havia no destacamento ensinamentos e higienização para a transformação de costumes 
e da língua materna. O tipo de alimento servido, a vacinação contra doenças, as 
ferramentas recebidas de soldados que andavam sobre búfalos, as famílias lavavam 
os cabelos e tiravam piolhos nos finais de semana (Maria Auxiliadora Rupe, Aldeia 
Fazendinha, entrevista realizada em 05 de março de 2023). 

Para continuar vivendo na terra controlada pelo Exército, as famílias prestavam serviços aos soldados 
pelo menos uma vez na semana em forma de mutirão, trabalhavam na limpeza do quartel e assumiam 
outras demandas exigidas. As crianças estudavam na escola do quartel e a anciã da família, Tereza Rupe, 
lavava as roupas dos soldados. 

As festas tradicionais foram mantidas pelos soldados como as dos santos e o Curussé:

O quartel não proibia o Curussé e a gente dançava no próprio quartel, tomava chicha 
azeda, doce e o aluá. Só cozinhava na terça-feira de Carnaval. Matava vaca, comprava 
o sal de pedra da Bolívia e socava, virava um pó que servia para temperar e conservar 
os alimentos (Maria Auxiliadora Rupe, aldeia Fazendinha, entrevista realizada em 05 de 
março de 2023). 

Outros temas que estão na memória dos Chiqutiano da Fazendinha refere-se as diferentes versões 
sobre as perseguições sofridas pelos Nambikwara, de que queriam tomar as terras onde viviam os 
Chiquitano e de que os Nambikwara subiram a Serra de Santa Bárbara onde está o marco de divisa Brasil/
Bolívia. Outros argumentos sustentam que os Nambikwara eram classificados de “índios” e “bárbaros” 
e que havia uma mulher chamada Josefina Caxupá que trabalhava na coleta da poaia e atravessava o rio 
Guaporé enfrentando os ataques dos “bárbaros” e da malária. 

Atualmente a aldeia Fazendinha é formada por vinte e três famílias das quais dezessete vivem na aldeia 
e ali mesmo trabalham, mas seis prestam serviços às fazendas Rancho, Santa Aparecida, Vila Cardoso. De 



62 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

acordo com o cacique Cirilo Rupe são setenta e quatro pessoas que afirmam a sua identidade chiquitano, 
número avaliado como importante.

Além disso, o número de mulheres é superior ao de homens, mas o nascimento de quatro crianças 
do sexo masculino foi apontado como uma possível mudança nesse cenário representativo. As mulheres 
afirmaram que na aldeia Acorizal nasceram quatro crianças do sexo feminino, avaliando a probabilidade de 
futuros casamentos.

Figura 18. Croqui de localização da aldeia Fazendinha

C
órrego

Fortuna

Xama Lourenço
Rupe Aldeia
Fazendinha

Moradia e curandeira
Maria

Auxiliadora Fazendinha

Sede da Associação da
aldeia Fazendinha

Igreja católica
aldeia Fazendinha
São João Batista

Luiz Suribi e Maria
Ortiz artesã, costureira

e artesã na Fazendinha

Associação
APIC Aldeia
Fazendinha

RoçaMoradia Gabriel
Agente de Saúde

Roça da ALdeia
Fazendinha IPHAN

Sítio Aldeia
Fazendinha
IPHAN

Aldeia
Fazendinha

59°28'30"W

59°28'30"W

59°29'W

59°29'W

16
°1

4'
S

16
°1

4'
S

16
°1

4'
30

"S

16
°1

4'
30

"S

16
°1

5'
S

16
°1

5'
S

Aldeia
Nautukirch

Pisiorsch

Cemitério FAzendinha
II Sítio IPHAN

Sítio Aldeia
Antiga São
Miguelito IPHAN Sítio Aldeia

Fazendinha
IPHAN

Aldeia
Fazendinha

Córrego
Fortuna

Legenda

" aldeia

!( curandeiro

î igreja

8 moradia

!$ roça

sede

!Y sítio arqueológico

vias

Sistema_Viario_100000

rios

estados

uc

ti

®
0 100 20050

m.

Localização  da aldeia Fazendinha na 
Terra Indígena Portal do Encantado

Diagnóstico Socioambiental, Econômico e Cultural junto ao Povo Chiquitano. 

Pesquisadora: Verone Cristina da Silva

Fontes de Pesquisa: Trabalho de campo 2022/2023; IPHAN.

junho/2023 indicadas

titulo

tese

elaboração

data escala

desenhista
Gabriel Mancilla - gabriel.mancilla@gmail.com

fonte

estado

visto

Mato Grosso

Mapa 1
nome do mapa

Fonte. Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 22/11/2022 e 07/11/2023.

Roça, água e produção de alimentos

Segundo o cacique Cirilo Rupe há variações nos tamanhos das roças das famílias da aldeia; as 
maiores em tamanho e mais distantes da moradia são chamadas de “roça”, já as “roças de quintal” são 
aquelas menores e no entorno das moradias. Além disso, cada família possui a sua própria roça. O manejo 
de “roça coletiva” é um projeto recente e coordenado pela Associação APIC, que disponibiliza uma área 
próxima à sede para o plantio de diferentes espécies como banana, melancia, abóbora; além de roça há um 
galinheiro implantado com recursos do projeto REM/ICV cujos frangos são comercializados para famílias 
da própria aldeia ou de outras aldeias, o recurso é mantido na associação; atualmente, são onze famílias 
trabalham com roça destinada ao consumo de alimentos, principalmente banana, arroz, feijão, abóbora, 
batata, amendoim, cana-de-açúcar, mamão e cará. 



63Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Uma das estratégias adotadas pelas mulheres para obter sementes crioulas e garantir a reprodução 
e a conservação das espécies é a “troca”, ou seja, “quando eu não tenho, ela tem” – disse Maria Auxiliadora. 
A troca pode ocorrer de uma semente por outra, entre mudas ou ainda, entre produtos diferentes, como 
sete litros de sementes de milho por mudas de banana. Ou ainda, como as famílias de Acorizal plantam 
arroz trocam por outros produtos. Além disso, trocam ervas medicinais e plantas ornamentais. Portanto, 
sementes e mudas e relações circulam nas aldeias da TI Portal do Encantado favorecendo a conservação 
de diferentes espécies, bem como os saberes chiquitanos. 

Dos principais alimentos cultivados nas roças, a mandioca é o mais apreciado pelas famílias. Todos os dias 
consomem mandioca que pode ser cozida, assada, moída ou para fazer a chicha, “(...) não é enjoativo e quando começa 
a folha da planta cair ou a rachar o chão está na hora de arrancar a raiz para comer” – afirmou Maria Auxiliadora.

Antes o manejo da roça iniciava no mês de agosto, mas por causa das chuvas escassas estão iniciando 
a plantar em outubro.  A lua minguante é referência importante para o plantio ou, ainda a lua cheia, porque 
avaliam que a mandioca cresce grossa e forte. A mandioca roxa é plantada na mata alta para ficar protegida, 
ela produz raiz em pouco tempo; a mandioca cacau é por ano; a matrinchã vermelha e escura é também 
por ano; há uma espécie de mandioca que parece uma batata com rápida produção de raiz e muito antiga 
na região; a mandioca vassourinha e a mandioca amarelinha são também cultivadas.

As espécies de milho mais cultivadas são o milho fofo (amarelo, branco, amarelo), o duro e o 
híbrido. Já tiveram sementes do milho preto, infelizmente desapareceram e se extinguiram das aldeias. 
O milho selecionado é cultivado para alimentar o frango e os pintinhos. Antes o plantio do milho ocorria 
em outubro, mas agora estão realizando a partir de novembro. A colheita do milho era feita na lua cheia 
e o armazenamento em jiraus, uma estrutura construída com o caule da palmeira bocaiúva, erguida 
horizontalmente no teto da cozinha. Outros produtos como farinha, arroz, abóbora e outros produtos 
destinados às refeições permaneciam nos jiraus protegidos do vento e dos animais.

Atualmente os alimentos são armazenados em uma habitação chamada paiol, cujo espaço é 
higienizado com cinzas mantidas no ambiente por até quinze dias, após a colheita das espécies cultivadas, 
separam as sementes que são engarrafadas e armazenadas no paoil. As sementes armazenadas para futuros 
plantios são chamadas de “milho de paiol”.

O ancião e curandeiro Lourenço Rupe e sua esposa Tereza Rupe cultivam diferentes espécies de 
banana em suas roças, como a banana-maçã, a banana-ouro, a banana-da-terra, a banana-nanica, a banana-
nanicão e a banana-prata. A banana-chifre-de-boi, muito utilizada no preparo de bebidas fermentadas, 
como a chicha, não é mais encontrada na região. A melancia é cultivada antes do mês de agosto ou no final 
das chuvas para evitar a umidade abundante. Outras frutas também são cultivadas e apreciadas como o 
melão, o limão, o mamão-macho para remédio, o mamão-pequeno, a laranja, o maracujá, a goiabila, o araçá, 
a manga, o caju amarelo e o vermelho. 

Na lua crescente não plantam porque na perspectiva das mulheres essa lua fragiliza a espécie que 
poderá cair com o soprar do vento, mas se o céu estiver escuro e sem lua é possível plantar. Portanto, é 
necessário observar e seguir o calendário lunar para realizar o plantio. 

O mês de janeiro foi favorável para o cultivo do arroz agulhinha sendo que a sua colheita ocorreu 
após três meses do plantio. A semente crioula de arroz carolina de grão pequeno e redondo está guardada 
pela família da Maria Auxiliadora para o seu posterior plantio; mas a semente do arroz preto está extinto 
na território. O arroz do brejo é uma espécie nativa e poderá ser manejada no ambiente. O feijão mais 
cultivado é o carioquinha e o seu plantio ocorre em março. As sementes do mulatinho, do manteiga e do 



64 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

rosa estão extintas nas aldeias. O amendoim branco, vermelho e o cavalo são cultivados no mês de janeiro, 
no mesmo período do arroz, sendo apreciado tanto para o consumo quanto para a fabricação de uma 
bebida chamada localmente de chocolate. 

As plantas frutíferas cultivadas nos quintais como a acerola, a melancia, a mexerica, o maracujá, a 
goiaba, o melão, a pitomba, o tamarindo, o caju já foram disponibilizadas para o comércio por meio de 
uma parceria com a COOPERSOL (Cáceres), o CTA (Ponte e Lacerda), a Prefeitura (Assistência Social) e a 
FEPOIMT tendo em vista o melhorar aproveitamento das frutas. Entretanto, parte das frutas está estragando 
nos quintais porque os compradores não pagam os valores solicitados pelas famílias chiquitanas, que não 
se interessam em vender por preços mais baixos.

As famílias criam frangos para o consumo e a comercialização. A família de Maria Auxiliadora Rupe 
criou mais de 100 frangos caipira destinados ao consumo e ao comércio. Atualmente cria 40 frangos 
no quintal e 20 cabeças de gado na área coletiva da aldeia e, ainda, pretende criar porcos. Os principais 
alimentos industrializados são adquiridos fora da aldeia como macarrão, óleo, café, sal, açúcar, extrato de 
tomate, creme dental, palha de aço, detergente, sabão em pó, creolina, sabonete, vestimentas. Na aldeia há 
uma moradia, próxima à Fortuna que comercializa alguns produtos industrializados, carnes e peixes. 

É possível que membros das famílias se desloquem para a sede urbana a fim de efetuarem algumas 
compras. O deslocamento pode correr de duas formas. Da aldeia para o Trevo e do Trevo até Pontes e 
Lacerda. Ou, ainda, da aldeia para Vila Picada e da Vila Picada até a sede urbana de Porto Esperidião. Na Vila 
Picada há um ônibus disponível três vezes na semana. O valor do deslocamento e do retorno fica em torno 
de R$300,00. A pessoa aposentada se desloca de carro fretado ou de motocicleta.  

Figura 19. Roça de banana. Pajé Lourenço Rupe, Cacique Cirilo Rupe e AINSAN Gabriel Rupe na aldeia Fazendinha

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 24/11/2022.



65Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

O manejo do gado na aldeia Fazendinha

Na aldeia Fazendinha somente uma família não maneja gado bovino, embora tenha realizado essa 
prática anos anteriores. Há uma área de pastagem nativa com aproximadamente 150 a 200 animais 
registrados em nome do cacique Cirilo Rupe e de sua irmã consanguínea Maria Síria Rupe. Quando os 
animais atingem a fase adulta são marcados na orelha pelos próprios donos, pois na Fazendinha não há um 
responsável pelo gado como na aldeia Acorizal. Quando alguém identifi ca um animal doente, avisa o dono 
que, imediatamente, busca os meios necessários para o tratamento. 

As famílias afi rmam que os animais são muito importantes para o consumo, muito apreciado no 
dia a dia, mas também nas festas e nos encontros familiares para a comensalidade, e, ainda, “serve como 
poupança” – afi rmou Maria Cleonice Rup, pois em caso de adoecimento de algum membro da família 
é possível vender um bezerro e obter dinheiro para comprar remédios, pagar transporte para viagem 
à cidade, realizar exames clínicos e outros benefícios pessoais e domésticos como comprar roupas e 
calçados. A família do cacique Cirilo Rupe e Maria Cleonice Rup já comprou freezer, motocicleta e bicicleta 
com dinheiro oriundo do comércio do gado.   

Figura 20. Manejo do gado na aldeia Fazendinha 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 06/03/2023. 

O cacique argumentou que no período em que havia somente as aldeias Fazendinha e Acorizal o 
quartel exigia que as roças fossem cercadas com madeira, mas o gado poderia fi car solto. O gado percorria 
a estrada da Fortuna até a ponte do rio Tarumã e o posto de aviação, sendo possível encontrar os animais 
no Trevo. Do ponto de vista do cacique o problema começou com a ruptura e a formação de novas aldeias 
no território e atualmente é necessário prender o gado e controlar o seu deslocamento. 

Outro importante consumo da carne é durante a festa do padroeiro da aldeia São João Batista, no dia 24 



66 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

de junho. A carne é assada e servida no jantar como churrasco na véspera do dia do santo (23/06), há uma Missa à 
meia-noite e os participantes seguem em procissão até o rio para a lavagem do santo. Após a cerimônia cada pessoa 
procura a sua imagem na água, como garantia de saúde, proteção e  vida. Cada família da aldeia colabora doando 
dois frangos e um bolo de sua preferência. No dia 24/06, pela manhã, há uma pequena refeição e, no almoço, servem 
novamente a carne de gado assada com chicha e aluá. Há uma programação mais geral que segue abaixo:

Dia 23/06 

» Competição de quadrilha com premiações (Escolas da aldeia Vila Nova Barbecho e Escola de 
Ascención (Bolívia)

» Jantar (21 horas)
» Som mecânico
» Reza à meia noite
» Lavagem do santo
» Pular a fogueira

» Chá da meia noite

Dia 24/06

» Quebra - torto (pequena refeição pela manhã), bolo de arroz, bolo de milho 
» Almoço
» Jantar

» Arrumação de tudo

Figura 21. Reunião na aldeia Fazendinha

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 21/11/22. 



67Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

O santo homenageado pertencia a Antônia e Cristóvão Costa Leite, um antigo tocador de caixa 
e avós do cacique Cirilo Rupe. Portanto, a família do cacique já realizava a festa que passou a ser da 
comunidade. A festa acontece na igreja, ao lado do barracão da associação.

A decisão de elevar São João a padroeiro da comunidade ocorreu através de uma reunião, por ser 
um santo milagroso, atender aos pedidos das famílias e proteger  de doenças. “No dia do santo o Sol dança, 
as estrelas balançam com fogueira de angico. As cinzas são guardadas para tratamento da dentição de 
crianças, para que não apodreçam e, ainda, são usadas como chá medicinal porque os santos têm poderes” 
(Maria Cleonice Rup, aldeia Fazendinha, TI Portal do Encantado, 04/03/2023). 

O curandeiro Lourenço Rupe da aldeia Fazendinha disse que “São João Batista era um curador que 
tirava [o mau] com as mãos” e que há muitos modos de curar, com oração, com plantas, com óleo de 
animais e citou: “todos os paus é tudo remédio”. “Óleo de lagarto, de cascudo, de cágado do mato e da 
água, azeite de vaca, de galinha e de ema. O barro cura febre alta, o cupim espanta o mosquito e as abelhas 
borá e jati também curam”.

Sobre São João Batista, o curandeiro Lourenço Rupe falou: 

O pai disse que São João Batista era curador. O santo tirava com a mão. O curador São 
João acabou e seu Lourenço perguntou ao pai: Não tem mais curador? Mas só vai ter 
feiticeiro? Quem quiser ser curador tem que rezar por um ano! E pensei lá em São José, 
onde eu morava ( ...)! Lá vi o São João que falou: agora você vai trabalhar como curador. 
Deus falou, você cumpriu.  (Lourenço Ramos Rupe, aldeia Fazendinha, TI Portal do 
Encantado, 05/03/2023). 

Há cerimônias na aldeia para homenagear outros santos. O Santo Antônio pela família de Luiz Surubi; 
o São Miguel pela família da Maria Auxiliadora; a Nossa Senhora de Fátima pela família do Lourenço Rupe. 
A diferença é que as homenagens acontecem nas moradias e são preparadas pelos donos. Nesta aldeia 
fazem também a festa do Carnaval. O pajé Lourenço Ramos Rupe é o fifaneiro da aldeia e conhecedor da 
música tradicional e dos instrumentos musicais; há um toque musical para cada momento das festas e 
cerimônias, o da alvorada, o da comida, o da Bandeira colorida, o da Bandeira Preta, o da trava, o da caixa 
para chamar os participantes.

Os trançados, as costuras e outras tramas

O cacique Cirilo Rupe fabricava baquité, peneiras e outros trançados, mas não continuou a praticar 
porque considerou que o seu trabalho tinha pouco valor e importância. Atualmente, a Maria Aparecida 
Ortiz Penha é reconhecida como a artesã da aldeia Fazendinha, aprendeu a fabricar os trançados na Escola 
Indígena Chiquitano, é costureira, faz reparos nas vestimentas, bordados em ponto-cruz e crochê com 
linhas de algodão. 

O trabalho artesanal da Maria Ortiz é feito sob encomenda e voltado para o comércio. A preparação 
dos trançados tradicionais para o cesto ou balaio é feito com a taquara coletada ainda verde, elege-se a 
taquara sem o nó para que se tenha um melhor aproveitamento, depois de cortada com o facão é retirada 
tira por tira, que serão separadas e deixadas ao sereno por uma noite, no dia seguinte, as tiras serão 
raspadas com uma boa faca para o trançado. A apá é feita com a casca do buriti e serve para abanar o 
arroz. Primeiramente é feito o arco da taquara e, com uma linha de barbante a amarração. As formas para 
os trançados chiquitano são a estrela, a escama de sucuri e a asa de gavião.  A peneira é feita com a taquara 



na forma escama de sucuri. 

Na aldeia já fabricaram gamela de madeira de cedro e aroeira; arco da madeira coração de negro, 
fl echa e zagaia. A rede era fabricada para diferentes fi ns, a trançada, a tecida para dormir e a chipa15 para 
pescar.  

Figura 22. Produção de artesanato por Maria Ortiz,  aldeia Fazendinha

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt ,07/03/2023.

15 Instrumento tecido com fi os de algodão para capturar peixes.



69Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A principal difi culdade indicada é a de encontrar o buriti, de onde se extrai a seda para fabricar 
roupas e colares. Havia um importante buritizal, nas proximidades do rio Fortuna, onde realizavam a coleta, 
mas sofreu muita pressão e impacto devido a coleta incorreta da seda, “muitos retiram o broto e jogam 
fora, desse modo a palmeira morre, não sendo possível a sua conservação” – afi rmou a artesã Maria Ortiz 
e confi rmou a artesã Rosa Pires, da aldeia Acorizal.

No quintal da moradia da Maria Ortiz e Luiz Surubi há uma roça de mandioca e abóbora, com 
aproximadamente trinta e cinco frangos criados soltos. Além dessa proteína, realizam a caça de subsistência 
com cães especializados. Esta família possui oito cães, mas já tiveram doze. Entre os cães há o mestre, como 
é chamado o cachorro principal.  O mestre é silencioso, atento e bravo quando está longe de seus donos; 
possui privilégios, como o de comer antes dos demais e ser respeitado em suas decisões. Além disso, Luiz 
Surubi considera que os cães são importantes na proteção da moradia, pois impedem que perigos diversos 
se aproximem. Os dias recomendados para realizar caçadas de subsistência são as segundas e as quintas-
feiras, de acordo com este ponto de vista, são nesses dias que os animais estão livres de seus espíritos-
donos, na concepção chiquitano os donos seriam os guardiões dos recursos da natureza.

O Luiz Surubi está interessado em participar de brigadas contra o fogo, afi rmou que o fogo veio 
da Serra de Santa Bárbara e chegou até os bananais “foi bravo e beirou as moradias, queimou paiol e 
galinheiro em Acorizal. O raio também traz fogo” – afi rmou o vice-cacique. 

Algumas sugestões foram apresentadas pelas famílias da aldeia Fazendinha como ações para o 
artesanato voltadas para a geração de renda voltada; criação de estratégias para que os jovens preservem 
a mata, os buritizais, a água; que as famílias que criam gado cerquem os pastos a fi m de que os animais 
não destruam as roças, mais estudos e trabalhos pedagógicos sobre a língua materna; conservação das 
nascentes do rio Tarumã e das plantas medicinais encontram-se do outro lado da Serra e em área da 
fazenda, difi cultando o acesso. A TV e o celular têm ocupado o tempo das crianças e dos jovens em 
substituição aos ensinamentos dos antigos, sendo necessário que as famílias orientarem os jovens nas 
práticas cotidianas. 

Associação Chiquitano APIC

A Associação de Produtores Indígenas Chiquitano – APIC da aldeia Fazendinha foi a primeira 
associação da Terra Indígena, criada em 2010, com o objetivo de fortalecer parcerias e obter benefícios 
para a aldeia. A primeira presidenta foi Rosana Rupe e, na época havia 60 associados, atualmente são 
18 associados. O número de associados reduziu porque a aldeia se dividiu e os membros retiraram-se e 
formaram uma nova aldeia (Natukirs Pisiors) e uma nova Associação (ASC), além disso, outra associação 
na aldeia Acorizal foi criada, permitindo a ampliação do associativismo. 

A associação adquiriu trator, caminhonete, máquina para limpeza de arroz, mas, as famílias 
argumentam que desde o ano de 2018, diferentes acontecimentos mobilizaram acusações sobre a má 
gestão da diretoria em razão de não articular reuniões, não convocar o cacique para acompanhar as 
atividades realizadas e não prestar contas de recursos obtidos por meio de fi nanciamento de projetos. De 
acordo com os relatos é necessário que os gestores da associação trabalhem em parceria com o cacicado, 
a fi m de não gerar desrespeito entre as autoridades, divergências nas decisões, ou seja, que ambos, cacique 
e presidente (a) da associação conversem e tomem decisões em benefício da aldeia e dos associados.  

Na aldeia há um trator cedido pela prefeitura para prestar serviço para o preparo das roças, entretanto, 



70 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

o motorista recebe diárias de aproximadamente R$170,00 para gradear as roças familiares daqueles que 
não dispõem de combustível, e R$110,00 daqueles que contribuem com o combustível, sendo que deste 
valor há um repasse para a Associação de R$10,00. Esse tema gerou muita discussão e foi necessário o 
esclarecimento em uma reunião, até que se chegou a um entendimento. No final da reunião o pajé Lourenço 
Rupe aconselhou os participantes “a pronunciarem palavras corretas e adequadas”, especialmente porque 
estavam na presença de pessoas de fora. 

As famílias solicitaram combustível ao projeto da Operação Amazônia Nativa (OPAN) para o trator 
gradear as áreas onde serão manejadas as roças familiares e a roça coletiva de banana no entorno da sede 
da Associação, arames para o cercamento e proteção das roças contra a entrada do gado. 

Desse modo ficou estabelecido que as instituições parceiras, cujos projetos tenham a associação APIC 
como interlocutora, devem informar e consultar também o cacique sobre os seus objetivos e as propostas, 
pois nem todas as famílias são associadas, dito de outro modo, a associação não representa todas as pessoas 
que vivem na aldeia, portanto, é necessário o diálogo entre a associação, o cacicado, a organização parceira e as 
famílias envolvidas no projeto.

3.5	 TI PORTAL DO ENCANTADO. ALDEIA ACORIZAL

A aldeia Acorizal, da Terra Indígena Portal do Encantado, possui 29 famílias vivendo em 29 moradias 
com, aproximadamente, 115 pessoas. A aldeia está localizada no entorno do rio Tarumã, que também 
atravessa outras comunidades de Rondônia e da Bolívia. Há um sistema de cacicado formado pelo cacique 
José Arruda Mendes, o vice-cacique José Surubi Salvaterra e as lideranças que, juntos formam um Conselho.  

O cacique José de Arruda Mendes chefia o cacicado juntamente com as lideranças organizadas em 
um Conselho que o ajudam na orientação e na tomada de decisões na aldeia:

1.	 Liderança na área da Cultura – Marcos Vinícius Mendes Turíbios 

2.	 Liderança na área da Mulher – Alessandra Tomichá

3.	 Liderança no trabalho com o gado – Odir Tomichá, sendo também o responsável pelos cuidados 
e fiscalização da água (AISAN);

4.	 Liderança na área de Esportes – Benedito Santana dos Santos (Santão)

Na aldeia Acorizal o cacique tem o poder de intervir nas decisões da Associação, sendo um de 
seus membros, nela ocupa o cargo de tesoureiro. É casado com uma indígena do clã Tomichá mas sua 
ancestralidade vem, segundo ele, do povo Guató. 



71Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 23. Croqui da aldeia Acorizal 

C
ór

re
go

 T
ar

um
â

Rio Tarumã TI
Portal do
Encantado

Moradia cacique
Aldeia Acorizal

Moradia Odir
Tomichá cuidador
do gado

Moradia Alexandra
Aldeia Acorizal

Aldeia Acorizal
TI Portal do
Encantado

Moradia da
Amélia aldeia
Acorizal

Moradia

Moradia vice-cacique
José Surubi,
aldeia Acorizal

Salão Comunitário
da Aldeia
Aciorizal

Escola
Municipal em
Acorizal

Escola Estadual
Anexa a

Chiquitano

Aldeia Paama
Mastakama

Campo de Futebol da
Aldeia Acorizal

Igreja católica da
aldeia Acorizal

Roça Bananal

59°24'40"W

59°24'40"W

59°25'W

59°25'W

16
°1

3'
30

"S

16
°1

3'
30

"S

16
°1

4'
S

16
°1

4'
S

mapa 2 Aldeia Acorizal
TI Portal do
Encantado

Aldeia Paama
Mastakama

Cemitério do
Acorizal
II IPHAN

Cemitério
Acorizal III

Sítio
Tucunzeiro
I IPHAN

Sítio
Tucunzeiro
II IPHAN

Córrego
Tarum

â

Legenda

" aldeia

!<curso de água

!( escola

î igreja

8 moradia

!$ roça

sede

vias

Sistema_Viario_100000

rios

estados

uc

ti

®
0 100 20050

m.

escala 1:10.000
59°24'40"W59°25'W

16
°1

3'
30

"S

16
°1

3'
30

"S

16
°1

4'
S

16
°1

4'
S

Localização  das aldeias Acorizal, 
Paama Mastakama  na 

Terra Indígena Portal do Encantado

Diagnóstico Socioambiental, Econômico e Cultural junto ao Povo Chiquitano. 

Pesquisadora: Verone Cristina da Silva

Fontes de Pesquisa: Trabalho de campo 2022/2023; IPHAN.

junho/2023 indicadas

titulo

tese

elaboração

data escala

desenhista
Gabriel Mancilla - gabriel.mancilla@gmail.com

fonte

estado

visto

Mato Grosso

Mapa 3
nome do mapa

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 05/03/2023.

O cacique explicou que a aldeia Acorizal foi organizada por dois clãs16, que se rompeu e formaram 
duas aldeias, referindo-se a aldeia Paama Mastakama. Neste mesmo entendimento, explicou que o povo 
Chiquitano se organizava em clãs com grupo de famílias do mesmo sobrenome, liderado por um chefe 
principal ou, por uma organização de lideranças. Atualmente a chefia principal da aldeia pertence ao clã 
Tomichá que, segundo o cacique, equivale a “guerreiros dóceis e bons para fazer amizade”. 

José de Arruda Mendes recebeu orientações para assumir o cacicado e, como ele próprio define “o 
cacique é aquele que coordena uma família ou uma grande família” que seria a aldeia. Ele explicou que há o 
cacique nato, aquele que nasce líder, como  foi Inácio Tomichá, pois falava a língua materna, tocava caixa e 
junto a ele havia mais duas lideranças que o ajudavam na chefia da aldeia. A escolha e delegação de poderes 
ao cacique são feitas por meio de uma reunião na aldeia. 

No ano de 2007 foi instituída na aldeia uma Associação chamada Niorsch Haukina (Semente Nativa) 
com objetivo de recursos e melhorias para a aldeia. O primeiro projeto executado foi com e para os 
jovens, tendo em vista a criação de alternativas de trabalho e renda, garantindo a sua permanência na Terra 
Indígena. De acordo com o cacique não há trabalho remunerado suficiente para os jovens da aldeia, pois o 
que mais emprega é o serviço público e, ainda, a prestação de serviços nas fazendas. 

Segundo informações do cacique são, aproximadamente, 40% das pessoas que atualmente trabalham 
nas fazendas com manejo do gado, capina e roçado, essa diversidade nas atividades é um critério exigido 
pelos fazendeiros. Até o ano de 2003, o cacique prestava serviço nas fazendas e, no ano de 2005, estudou 
em Comodoro no magistério intercultural pela UNEMAT e, posteriormente, continuou a sua formação em 
Diamantino e Juína. Em 2010, realizou o magistério como Ensino Médio e emocionado, afirmou que foi 

16 s O termo clã foi adotado  pelo cacique e lideranças da aldeia Acorizal, mas na aldeia Fazendinha e aldeia Nautukirs Pisiors as famílias 
discordam do uso desse termo e não o utilizam como referência de classificação.



72 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

esse curso que “resgatou a sua própria vida”. Os fazendeiros recusavam contratar os Chiquitano porque 
lutavam pelo reconhecimento da identidade e da demarcação do território originário. Na década de 2000 
houve redução nos contratos de trabalhos nas fazendas e, consequentemente, na renda das famílias.

As áreas que mais empregam os jovens são a Educação e a Saúde. A escola Estadual Indígena Chiquitano 
é de Ensino Fundamental e de Ensino Médio, com quinze profi ssionais indígenas (oito professores, dois 
quais dois são pelo município, três merendeiras, um secretário e uma faxineira). E, na saúde há um agente 
de saúde indígena (ASI) e um agente indígena de saneamento (AISAN). Há uma escola anexa à Escola 
Municipal Emdona Lila Hill de Souza da Vila Picada, Porto Esperidião, voltada para o ensino pré-escolar de 
crianças, entre quatro a cinco anos de idade. E, ainda, há quatorze aposentados. De acordo com o cacique 
as famílias estão retomando a prática de manejo de roças tradicionais, tendo em vista a necessidade de 
consumo de alimentos diversifi cados e saudáveis. Há perspectiva de potencializar a produção de mel e da 
piscicultura. 

No entorno da sede da associação há uma roça coletiva de ½ hectare que benefi cia apenas os quinze 
associados que pagam uma taxa de R$ 10,00 à diretoria. Entretanto, o cacique afi rmou que muitas dessas 
ações se estendem também à comunidade, defende que o produto da roça poderá ser comercializado 
para famílias da comunidade por um preço bem mais acessível em relação aos do mercado da sede urbana. 
Atualmente quatro mulheres associadas trabalham com a criação de frangos e têm expectativas de sua 
continuidade como garantia de geração da renda. 

Figura 24. Reunião com  lideranças da aldeia Acorizal 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 05/03/2023.

Outra ação da associação é o incentivo à fabricação de artesanato. O primeiro projeto foi fi nanciado 
por uma entidade alemã que disponibilizou recursos para ofi cinas de fabricação de fl echas, cestos, apás, 
peneira e abanico. Os materiais utilizados para o artesanato são da própria aldeia, mas o buriti está em falta 



73Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

porque a palmeira é encontrada dentro das fazendas. Para ministrar as oficinas foram convidados o ancião 
Benito Tomichá e Rosa Pires, ambos realizaram trabalhos e foram gratificados com alimentos. 

O povo Chiquitano confecciona cestos com tipos distintos de trançados identificados por: de Sucuri, 
de Estrela, de Rabo de Gavião e de Bico de Gavião. A pintura corporal é representada nas formas da onça e 
da cobra sucuri. O cacique explicou que as imagens foram classificadas de “pecado” por muitos religiosos, 
mas desde o ano 2000, as lideranças vêm trabalhando para recuperar, em suas palavras, “resgatar” essas 
imagens ancestrais, orientando-se nas referências da Bolívia. O artesão Marcos e outros jovens da aldeia 
estão se aperfeiçoando também na tecelagem. As vestimentas e as faixas masculinas amarradas na cintura 
são usadas em cerimônias e apresentações culturais. 

O responsável pela área da cultura a aldeia,  Marcos Vinícius Mendes Turíbios, iniciou o seu trabalho 
no ano de 2018 fabricando produtos com fios de algodão, penas, sementes, fibra de buruti, miçanga 
e trançados em palha. Atualmente confecciona também vestimentas, bolsas, faixas, tiaras com fios de 
algodão tecidas em teares. Aprendeu essas artes com o avô Inácio Tomichá e a avó Lourença Mendes; a 
tecelagem aprendeu com a tia e os colares, com a prima; aos poucos foi se aprimorando na prática do 
artesanato na aldeia.  

Os jovens manifestaram a preocupação com a continuidade das músicas tradicionais nas cerimônias, 
especialmente no Carnaval e convidaram outro jovem chamado Manoel da aldeia Vila Nova Barbecho para 
ensiná-los a tocar os instrumentos fífano17 e a caixa. Durante um mês o Manoel permaneceu em Acorizal 
e ensinou duas pessoas a tocarem caixas e quatro pessoas a tocarem o fífano. O instrumento fífano foi 
adquirido por meio da compra em Vila Nova Barbecho. Na aldeia há um grupo de dançarinos que se 
apresenta em eventos e programações culturais, dentro e fora da aldeia. 

O jogo de bola (futebol) é uma prática muito importante nas aldeias e comunidades da fronteira e, 
especialmente na aldeia Acorizal, que vem retomando a experiência ancestral do futebol de cabeça. Outra 
iniciativa dessa aldeia é a Copa Verde, coordenada por um membro do clã Tomichá, esse campeonato 
acontece na aldeia. Esta aldeia também acolhe o Campeonato da Fronteira, realizada pela prefeitura. O 
primeiro campo de futebol foi feito ainda com o uso da enxada pelos próprios Chiquitanos.

A aldeia recebe apoio em suas ações por diferentes instituições: o CDHDMB  em ações contra 
violências, impactos ambientais e na demarcação do território, divulgando e encaminhando denúncias 
junto ao Ministério Público; A FUNAI, ações de apoio na luta pelo território, embora ressaltassem que 
nenhuma ação foi efetuada pelo governo Bolsonaro nessa direção, o cacique disse que foram muitos 
cortes de recursos na assistência social e nas cestas básicas que só foram obtidas judicialmente; a CIMI, 
apoio da irmã Ada e na construção do Barracão; a UNEMAT e a UFMT em projetos na área Educação; a 
Prefeitura, na escola, e com combustível para gradear a roça. 

Em relação ao recurso água, fomos informados que mais de 90% da água consumida na aldeia vem 
de uma nascente localizada na aldeia Fazendinha, que no seu entorno já entrou gado e também fogo, 
portanto, as famílias reivindicam mais proteção, porém a nascente está dentro da terra ocupada pela 
fazenda do Adilson Sá, que não dispõe de ações para a sua proteção. Também há um poço artesiano 
situado a 6 km de distância, mas os canos estão enterrados a 40 m de profundidade e devem ser trocados 
periodicamente, pois diferentes animais da mata os destroem.  

Há um trator na aldeia que pertence a quatro sócios, mas foi adquirido em nome da associação, 

17. Os Chiquitanos chamam o pífano de fífano, porque se relaciona com o sopro.	



74 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

por ser uma entidade sem fins lucrativos, condição que favoreceu a sua compra por um valor mais 
acessível. O trator presta serviço de gradear a roça coletiva da associação quando necessário, e quando há 
disponibilidade de combustível. O valor do serviço prestado a quem solicita é de R$ 200,00 quando não 
dispõe de óleo diesel e de R$ 150,00 com o fornecimento do combustível.  

O manejo do gado

Na aldeia Acorizal há uma área de quase dez hectares de capim jaraguá que foi cercada com arame 
farpado para o manejo de aproximadamente 47 cabeças de gado bovino pertencentes a oito famílias, 
porque nem todos querem trabalhar com o gado.  Cada família possui entre dois a três animais que 
recebem marcas de identificação, porém o registro formal do gado é feito em nome do cacique. Esse 
procedimento se assemelha àquele adotado na aldeia Fazendinha, porém em Acorizal, há uma liderança 
destinada diretamente para ações com a pastagem. De acordo com o cacique, o gado é uma poupança que 
assegura a obtenção de renda e aquisição de alimentos, diante de uma emergência, do adoecimento de 
algum membro da família, recorre-se à venda do gado e se garante o dinheiro para resolver as demandas.

O cacique defende a formação de um pasto cultivado sob o argumento de que  o povo Chiquitano 
sempre trabalhou com manejo de gado e continuarão trabalhando, porém aguarda a homologação do 
território a fim de decidir sobre a sua ampliação na área de Cerrado, sem necessidade de derrubar árvores, 
gradeando por baixo e mantendo, desse modo, a vegetação nativa. 

Segundo Odir Tomichá, as famílias de Acorizal elegeram um “cuidador para o gado” que recebe 
mensalmente R$ 50,00 (cinqüenta reais), o sal mineral distribuído para os animais é por conta de cada 
família que compra um saco. A fim de evitar que o gado adentre o cerrado e se alimente da vegetação 
chamada tripa-de-galinha e da palmeira indaiá, o cuidador os mantém cercados em um pasto nativo, 
preservando taquaras e indaiás utilizados no artesanato. Outro aspecto importante é que o gado mantido 
cercado não ataca as roças, problema recorrente na aldeia Fazendinha e na aldeia Nautukirs Pisiors. 

A carne é comercializada dentro da aldeia por arroba no valor de R$ 230,00 (duzentos e trinta 
reais) e o quilo da carne é avaliado em R$ 17,00 (dezessete reais). Há um comércio que circula dentro da 
aldeia e entre as aldeias; já o bezerro macho é vendido para o fazendeiro. As famílias decidiram manejar 
o gado porque apreciam a carne bovina, por ser importante fonte de renda, e importante alimento na 
comensalidade de cerimônias e festas de santo. 

O artesanato na aldeia Acorizal 

Na aldeia Acorizal há três mulheres tecelãs, a Maria Luiza Tomichá Arruda, Francelina Mendes 
Tomichá e a Rosa Pires Tomichá.  O Marcos Vinícius Mendes Turíbio, de 23 anos, também está trabalhando 
com a tecelagem. Esse jovem chiquitano nasceu na aldeia Acorizal. Sua avó (mãe da mãe) foi parteira e se 
chamava Lourença Mendes e o seu avô (pai da mãe) Inácio Tomichá. Dos sete aos dezesseis anos de idade, 
Marcos estudou na Escola Indígena Chiquitano e conviveu com os seus avós, aprendeu a falar a língua 
materna e narrou histórias que ouvia dos anciãos. 

Logo que o jovem completou seus dezoito anos de idade começou a participar do Grupo Cultural 
chamado Semente Nativa, liderado por Benedito Santana, de quem recebeu diferentes orientações em 
execução de projetos e ações relacionadas com o artesanato. O grupo está na sua terceira geração, cujos 



75Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

ensinamentos são inspirados nas palavras do ancião Inácio Tomichá, que aconselhava sobre a importância 
de se respeitar os espíritos da natureza e os da cultura. Segundo Benedito Santana dos Santos (Santão) 
“o fato de os Chiquitanos serem de clãs diferentes – de algum modo explica – as suas  idéias divergentes e 
que, somente por meio da cultura estariam asseguradas. 

Quadro 9. Artesãos identificados na aldeia  Acorizal

NOMES TRABALHO REALIZADO LOCALIDADE

Rosa Pires Tomichá Peneira, balaio, apá, cesto, 
toalhas de crochê

Acorizal 

Josair Leite Espinosa Anel de coco, peneira, apá, arco 
e flecha

Acorizal

Manoela Mendes Rede de traia, rede tecida Acorizal

Josineide Surubi Prepara alimentos e trabalha na 
aldeia Paresi com Ecoturismo

Aldeia Acorizal/ Paresi

Luciana Leite Espinosa Fabrica brincos, pulseiras, 
colares, anel, trajes da seda do 
buriti. 

Aldeia Acorizal/Vila Nova 
Barbecho

Marcos Vinícius Mendes Turíbios Fabrica brincos, pulseiras, 
colares, anel, trajes da seda do 
buriti e de fios de algodão, redes 
de traia e tecida.

Acorizal

Fonte: Entrevista com a liderança Marcos V.M. Turíbius, 04/03/2023.

No ano de 2018, após o falecimento de Inácio Tomichá, as lideranças da aldeia continuaram o trabalho 
de revitalização de práticas culturais que estariam se perdendo “pois muitos saberes foram reprimidos 
pela escola que funcionou dentro do quartel” – afirmou Benedito Santana dos Santos.

Marcos Vinícius Mendes Turíbios participou também de manifestações indígenas que estimularam 
um olhar diferenciado para “resgate cultural” e a “valorização dos modos de vida na aldeia”, como ele 
próprio afirma. Segundo essa liderança há jovens não comprometidos com o aprendizado e a transmissão 
de ensinamentos tradicionais aos filhos, “falta entender que o artesanato é importante” – afirmou o Marcos.

Outro trabalho realizado na aldeia é a fabricação do instrumento fífano. A aldeia realizou uma oficina sobre 
a execução do instrumento fífano para as músicas do Curussé, ministrado por um jovem de Vila Nova Barbecho 
que recebeu diárias pelo trabalho realizado; as caixas já são tocadas, mas para o instrumento de sopro é mais difícil 
encontrar músicos especialistas. O Marcos aprendeu a tocar quatro músicas para o Curussé, a Polca (dançante 
entre homens e mulheres), a Chovena (baile do povo Chiquitano), e a saída das Bandeiras no Carnaval.



76 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

O termo Curussé passou a ser adotado em lugar de Carnaval na Terra Indígena Portal do Encantado 
e no território e aldeia Vila Nova Barbecho. A mudança foi explicada da seguinte forma: “o Curussé se 
refere à Cultura e também para não complicar com o nome Carnaval, usado pelos não indígenas, por isso 
usamos Curussé” – explicou Marcos V. M. Turíbios. 

Os ensinamentos em forma de oficina geralmente são cobrados. A artesã Luíza Tomichá cobra R$ 
100,00 (cem reais) a diária para ensinar outras pessoas a fazerem os trançados e outros trabalhos manuais. 
Por isso, durante o trabalho de campo as lideranças da aldeia Paama Mastákama e da aléia Nautukirs 
Pisiors incluíram em suas demandas materiais para fabricação de brincos e pulseiras e indagaram se a 
OPAN pagaria também um instrutor (a) para ministrar as aulas sendo este procedimento avaliado como 
necessário para o desenvolvimento do trabalho. 

O termo artesanato está presente no vocabulário dos mais jovens e menos pronunciados pelos 
anciãos que preferem utilizar o nome dos materiais fabricados, como os “trançados”. De acordo com a 
liderança de Acorizal alguns trançados estão presentes no dia a dia, mas os “artesanatos” são utilizados 
em festas, reuniões ou apresentações culturais para expressar a identidade étnica. Dentre eles, os mais 
fabricados são os que seguem:  

Quadro 10. Materiais utilizados para o artesanato na aldeia Acorizal 

ARTESANATOS MATERIAIS UTILIZADOS PROCESSO

Brinco de pena Arara, mutum, angola, galinha, 
periquito, anu, gavião

Coleta da matéria-prima na 
aldeia. Deixa no sol para evitar  
ataque de pragas

Brinco de semente Pau Brasil, saboneteira, semente 
preta

Coleta, seleção e tratamento da 
semente

Brinco de semente Palmeira de Acaí Compram de outros povos 
quando participam de eventos

Prendedor de Cabelo Penas de Arara, mutum, angola, 
galinha, periquito, anu, gavião

Coleta da matéria-prima na 
aldeia.

Vestimentas Pena de Ema Utilizada na aldeia em 

Vestimentas Seda da palmeira buriti Para a festa Curussé interna

Vestimentas Embira de banana Para festas culturais internas

Vestimentas Linhas de algodão Para atividades fora da aldeia

Fonte: Entrevista com o artesão Marcos V. M. Turíbios, aldeia Acorizal, 04/03/2023.



Figura 25. Artesanato fabricado por Marcos Vinícius Mendes Turibius

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 05/03/2023.



Figura 26. Tecelagem fabricada por Marcos Vinícius Mendes Turibius

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 05/03/2023.

Figura 27.  Artesanato fabricado por Benito Tomichá e Rosa Pires Tomichá

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 06/03/2023.



79Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Os recursos naturais utilizados na confecção de brincos são coletados na aldeia e os acessórios são 
industrializados e adquiridos na sede urbana dos municípios de Cáceres, Pontes e Lacerda ou Cuiabá.  

A pintura corporal é feita para participação em determinados eventos, como a da onça, considerada 
sagrada e para contextos relacionados com a luta pelos direitos indígenas, exibida especialmente fora 
da aldeia. As imagens das pinturas corporais são representadas nos artesanatos e as dos trançados são 
tatuadas nos corpos.  Há pinturas femininas (de cerâmicas e plantas medicinais) e masculinas (de peneira, 
caixas e onças). As pinturas corporais são feitas nas cores azul (anil), jenipapo (preto), amarelo (açafrão), 
marrom (jatobá), amarelo (canjiquinha do Cerrado). 

A artesã Rosa Pires Tomichá, casada com Benito Tomichá (fi lho de Inácio Tomichá e Lourença Mendes 
Tomichá), afi rmou que um dos problemas enfrentados na fabricação dos trançados e das vestimentas é 
a falta da matéria-prima.  O buriti tem sido o mais afetado porque a sua coleta tem sido executada sem 
o devido cuidado, sem que seja observada a fase minguante para a coleta da lua. A artesã relatou que 
havia um buritizal importante próximo da Fortuna, apontamento feito também pela artesã da Fazendinha, 
porém muitos jovens que coletam a seda para a fabricação de vestimentas derrubam o buriti fora da época 
e, desse modo, impedem o seu crescimento. Atualmente o buriti tem que ser coletado na fazenda vizinha 
com a permissão do fazendeiro para o acesso e a coleta. 

Figura 28. Altar com santos na  moradia de Rosa Pires Tomichá

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt 06/03/2023.



80 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A artesã fabrica esteira, baquité, peneira e cesto para roupas, porém ressalta que, se o comprador 
quiser envernizar ele poderá fazê-lo, mas será por conta da pessoa que o adquirir. “É importante trabalhar 
no período nublado, quando o sol não está tão intenso porque o material se torna macio para o manuseio” 
– disse Rosa Pires Tomichá.

Rosa Pires Tomichá é artesã, nascida na localidade Carne Seca, município de Cáceres, o seu avô (pai 
de seu pai) era indígena da etnia Bororo. A sua moradia fica de frente a uma cerca com a porteira que dá 
acesso a fazenda. Os materiais mais utilizados para os trançados são os seguintes: 

Quadro 11. Lista de artesanatos e a matéria-prima  utilizada 

TRANÇADOS MATÉRIA-PRIMA

Esteira Acuri

Baquité Broto de Acuri

Cesto Taboca

Peneira Taboca

Apá Buriti

Trançado de Moradia Indaiá

Estojo para flechas Buriti

Pilão Ipê/ Piúva 

Mão de Pilão Lixeira 

Fonte: Entrevista com o artesã Rosa Pires Tomichá,  aldeia Acorizal, 05/03/2023.

Os chiquitano consideram importante participar de eventos para mostrar suas práticas culturais 
além comercializar seus produtos.  No Encontro da Mulher Rural, que acontece no mês de agosto na sede 
urbana do município de Porto Esperidião, há uma programação com desfiles de mulheres que representam 
as comunidades com exposição de produtos e comercialização. 

O cacique José de Arruda pontuou diferentes demandas socioculturais da aldeia Acorizal, dentre 
elas, a construção de uma casa de cultura, mas enfrentam dificuldades para concretizá-la, pois não há palha 
suficiente na área dos cinco mil hectares para a sua cobertura. Além disso, a palha de indaiá que é adequada 
para cobrir moradias deve ser coletada até o mês de junho e na lua certa que é a minguante. Já falaram com 
indigenistas da FUNAI sobre a necessidade da palha. Essa mesma demanda foi reivindicada pelo cacique 



81Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Mariano Cesário Lopes Joviu, cacique da Aldeia Paama Mastakama, que tem a expectativa de construir uma 
casa da cultura na aldeia Paama Mastakama.  

As roças de quintal e a produção de alimentos 

No ano 2019, os Chiquitano viveram um período de seca e perderam muitas sementes. Antes não 
dependiam da FUNAI para aquisição de sementes, pois plantavam e guardavam uma parte para o replantio 
seguinte, porém atualmente contam com o apoio de outras organizações para a aquisição de sementes 
crioulas.  Entretanto, criticam as instituições fornecedoras por entregarem as sementes atrasadas, fora do 
calendário agrícola e lunar, inviabilizando o cultivo. 

Segundo o cacique José de Arruda, cada família possui uma roça familiar manejada no quintal de 
tamanhos variados e não de um tamanho padrão, sendo esse o modo tradicional dos anciãos fazerem 
roças.  Das trinta e cinco famílias da aldeia, vinte estão plantando as “roças de quintal”. A terra é preparada 
com o uso do trator da Associação que, primeiramente retira a mata, mas, se ela ainda estiver muito alta 
efetuam a limpeza até três vezes, caso seja necessário.  O início do plantio é em outubro. 

A família de Alexandra Mendes Leite e Benedito Santana dos Santos (Santão) entrega produtos 
orgânicos cultivados nas roças para o mercado Hans, mas enfrenta dificuldades no transporte até Cuiabá 
e na exigência do mercado em receber mil produtos de diferentes gêneros alimentícios. 

As famílias cadastradas na Associação forneceram durante quatro anos produtos para o Programa 
de Aquisição de Alimentos (PAA) do Governo Federal que também avalia a qualidade e a viabilidade dos 
produtos adquiridos e distribuídos para outros grupos sociais não indígenas. Por meio dessa parceira as 
famílias associadas forneceram produtos para a Escola Estadual 13 de maio, na Vila Cardoso, na Ponta do 
Aterro (Santa Luzia) e cestas básicas na Vila Picada. Os recursos oriundos desse comércio chegavam às 
famílias por meio da associação. Alexandra Mendes Leite argumenta que o desafio a ser superado é o temos 
das famílias de Acorizal em se relacionar com o mercado, com a burocracia e a emissão de documentos, 
mas avalia que teve a oportunidade de aprender muito a partir desse programa. 

Entre os anos de 2012 a 2015 muitas famílias fabricaram farinha, mas não continuaram o trabalho, 
mesmo sabendo que há muita procura desse produto no mercado. Alexandra Mendes Leite pontuou a 
necessidade de mais capacitação das famílias para o comércio de produtos, a maioria tem dificuldade de 
definir preços, exemplificando que Vila Picada, os produtos são mais baixos que das aldeias.

Outra fonte de renda importante é o comércio de frangos. O grupo de mulheres da Associação, 
com apoio do Instituto Centro de Vida – ICV (REM Emergencial e Estruturante) está desenvolvendo um 
projeto para a criação de frangos caipiras. As mulheres criam cento e cinqüenta frangos semicaipira, de 
seis meses, e duzentos frangos de granja, de cinquenta dias, ambas são comercializadas na Vila Picada. 
Cada frango custa R$ 40,00 (quarenta reais) e vinte famílias estão envolvidas nessa atividade. Os frangos 
são consumidos dentro e fora da aldeia e os ovos também. O frango semicaipira é alimentado com frutas 
jenipapo, caju, goiaba, casca de melancia, folha da bananeira e com milho, pela  manhã.  



82 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Apicultura

A prática da apicultura é realiza por cinco famílias, entre elas a de José Suribi, José de Arruda 
e José Henrique, cujas ações foram potencializadas a partir de cursos efetuados pelo SENAR, que 
também ministrou cursos de piscicultura. As famílias iniciaram o trabalho com sete caixas, adquiriram 
roupas adequadas com o Sindicato de Trabalhadores Rurais, mas enfrentaram problemas com 
formigas e os quatis, que derrubavam as caixas. O CTA e a FASE colaboram na produção e as famílias 
reivindicaram um técnico para orientar nos procedimentos tendo em vista a ampliação da produção. 
A principal florada é da Aroeira. 

Piscicultura

Na aldeia Acorizal foram implantados quatro tanques de piscicultura administrados pelas famílias 
do José de Arruda, do Genilson, do Solimar, do Anderson. Os custos são por conta das famílias e 3% são 
destinados à Associação, que propôs a ampliação para oito tanques, porém os administradores defendem 
a necessidade de elaborar projetos com recursos mais robustos, voltados para captação e oxigenação da 
água, além de seu tratamento destinado ao uso nas roças por meio de irrigação18.  As famílias disseram 
que não se interessam em cultivar legumes e hortaliças porque não apreciam beterraba, cenoura, chuchu, 
couve, pepino, mas poderiam experimentar com a finalidade de comercialização.  

 	  Na TI Portal do Encantado há outras represas instaladas para piscicultura:

	» 04 em Acorizal;

	» 01 na aldeia Fazendinha; abaixo da moradia do seu Lourenço Rupe há uma represa com 200 
tambaquis, mas o gado criado solto impactou a represa e matou os alevinos, contudo, há 
perspectiva de se abrir mais dois tanques; 

	» 01 na aldeia Paama Mastakama; 

	» 01 na parte Central da Terra Indígena, próximo da estrada, com mais de 200 alevinos recebidos 
da Prefeitura.

Há três freezers na Associação de Acorizal, um para frangos, outro para frutas e um terceiro freezer 
que fica na casa do cacique, para os peixes.

18. De acordo com os dados fornecidos pelo cacique José de Arruda, o tamanho desses tanques são em torno de 11mx22m, 23x13, 13x20 e 
18x11. Totalizando quase mil metros quadrados de lâmina de água. O projeto da Manos-OPAN atendeu a Associação com mil alevinos de duas 
espécies piavuçu e tambatinga.	



83Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

O Futebol Chiquitano na Fronteira

Os jogos indígenas Chiquitano iniciaram em 2012. As ações iniciaram a partir de experiências de 
lideranças da aldeia Acorizal que participaram como ouvintes nos Jogos Mundiais Indígenas no Brasil, 
organizados por Marcos Terena. O primeiro contato foi com o Vanildo Umutina, responsável pela 
hospedagem dos participantes, que divulgava imagens fotograficas do evento para Alexandra Mendes Leite 
e Benedito Santana dos Santos (Santão) que se sentiram motivados a conhecer os jogos. 

Após essa experiência propuseram uma reunião com o cacique José de Arruda e Odir Tomichá e as 
lideranças que apoiaram a realização de jogos indígenas na aldeia Acorizal. A primeira edição dos Jogos 
Indígenas Chiquitano teve apoio de diferentes instituições parceiras: o CIMI que apoiou a primeira edição, 
Deputado de Pontes e Lacerda, a Prefeitura de Porto Esperidião; as aldeias da TI Portal do Encantado; 
Jackson Nambikuara, e os Umutina. 

As aldeias Acorizal, Fazendinha, Vila Nova Barbecho apoiaram os jogos e colaboraram com alimentos, 
os jovens ficaram responsáveis pela limpeza do pátio da aldeia. O evento previa a participação de apenas 
famílias da etnia Chiquitano, mas outros povos se interessaram em participar como os Nambikwara (mais 
de cem pessoas que se deslocaram em três ônibus) e quarenta Umutina. Cada família doou frango caipira, 
mandioca e milho fofo. A coordenação servia pela manhã a chicha, bebida fermentada à base de mandioca 
ou milho e a patasca19 , comida tradicional e, ainda pão; à tarde distribuíam frutas diversas. E as organizações 
apoiadoras doaram alimentos para aproximadamente mil pessoas.

O campeonato incluía jogos de pedra; carregamento de tora, arpão, arco e flecha, queimada, pula-saco 
(idoso), cabo de guerra (idoso), futebol com bola de mangava com diferentes categorias e por faixa etária.  

A prefeitura realizou a instalação de banheiros químicos e os banhos eram realizados no rio Acorizal.  
Em cada edição houve a colaboração de um político ou uma organização. No segundo ano contaram com 
o apoio do deputado Ságuas Moraes; no terceiro ano da Secretaria de Estado; no quarto ano tiveram apoio 
da Secretaria de Esportes de Porto Esperidião e estudantes da FAPAN que assistiram e registraram.

A FUNAI não apoiou nenhum dos eventos discordou da participação dos Nambikwara. A Prefeitura 
apoio todos os jogos e, posteriormente, o evento se transformou em disputa e interesse da política interna 
e externa, em razão disso decidiram paralisar o projeto. Durante dois anos o evento foi realizado no mês 
de abril e nos demais anos em julho no período das férias escolares no Estado. Contudo, ainda pensam em 
executar os jogos a cada dois anos e pretendem buscar outras fontes de financiamento pela Associação.

Segundo o seu Benedito Santana “O esporte movimenta a fronteira toda”. Em 2003 criou o futebol 
feminino e, no ano 2009, lançou a “Copa da Amizade” para times masculinos e femininos, porque as 
mulheres já jogavam, mas ainda não participavam de campeonatos. Posteriormente, as lideranças de 
Acorizal criaram o campeonato “Copa Verde” com o propósito de levar a mensagem de preservação da 
flora para os jovens, jogos que acontecem em abril, maio e junho. Começaram com doze times masculinos 
e sete femininos. Foram criadas regras e uso de uniformes, com apoio de vereadores. Organizaram tabelas, 
penalização, ampliaram os times e estenderam a participação para outras comunidades, permitindo a 
entrada de jogadores com pinturas corporais. Neste campeonato participaram times dos municípios de 
Porto Esperidião, de Pontes e Lacerda de Vila Bela da Santíssima Trindade. 

19. Sobre o processo de fabricação da chicha como bebida cerimonial, ver estudos de Verone C. Silva (2015) e Fernández (2021, p. 115-
116).	



84 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 29. Camisa do time de futebol da aldeia Acorizal 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 04/03/2022.

Os times constituídos por homens são o dobro daqueles constituídos por mulheres. São entre 
seis a oito times femininos e entre quatorze a dezesseis times masculinos. Há mulheres que são mães e 
também participam. Os campeonatos acontecem nos campos de futebol de Acorizal e de São Fabiano. A 
premiação é adquirida com recursos das inscrições e no final realizam um churrasco de confraternização. 
Um aspecto considerado importante é que além de articular os jovens na fronteira, os jogos se configuram 
em oportunidades para o comércio de artesanato e, também para a divulgação da cultura chiquitano e da 
dança Curussé.  

De acordo com o Benedito Santana a “Copa Verde foi um investimento”, pois vieram jogadores do 
assentamento Triunfo, de Cáceres (Cacerense), inclusive o seu filho já que jogou em Cascavel, Morrinho, 
Paraná, São Luiz de Goiás. Há um jovem de Las Petas (Bolívia) que também joga na Arena.  

Os torneios são outros tipos de jogos e acontecem nas aldeias, com datas e premiações variadas 
e mobilizam os jovens da fronteira. Os jogadores de Acorizal já participaram de torneios na aldeia Nossa 
Senhora Aparecida, aldeia Nova Fortuna, Araputanga e Pontes e Lacerda. Em 2009 criaram uniformes 



85Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

para os times nas cores pretas e rosas, as camisas femininas apresentam pinturas de cerâmicas e plantas 
medicinais. Nas camisas masculinas usam imagens da água, por ser uma entidade viva. Desse modo, os 
jovens contribuem para difundir a identidade chiquitano pela fronteira.  

O Grupo de Mulheres da TI Portal do Encantado

Na Terra Indígena Portal do Encantado mais de 60% são mulheres. As mulheres realizam diferentes 
práticas socioculturais na aldeia, entretanto, o cacicado ainda é ocupado, predominantemente, por 
homens, já as mulheres participem de maneira expressiva como liderança na Associação e em outros 
grupos relacionados com ações coletivas.  

A primeira forma de participação de mulheres chiquitano fora das aldeias teve início com o encontro 
da “Mulher Rural”, instituído pela Organização das Nações Unidas, a fim de homenagear as mulheres que 
trabalham na agricultura, no manejo de recursos naturais e sua importância para a segurança alimentar 
das famílias. O Encontro da Mulher Rural acontece em alguns municípios do Estado de Mato Grosso e, no 
município de Porto Esperidião, as mulheres indígenas da TI Portal do Encantado participam na categoria 
étnica diferente das agricultoras. 

Além disso, desde 2009, Alexandra Mendes Leite atua na Organização de Mulheres Indígenas Takiná, 
filiada ao Fórum Mato-grossense de Meio Ambiente e Desenvolvimento (FORMAD) e, ainda da Associação 
Niorsch Haukina de Acorizal. 

Jurenilda Ramos Paravá Duarte, da aldeia Nautukirs Pisiors e Alexandra Mendes Leite da aldeia 
Acorizal propuseram uma roda de conversa com as mulheres chiquitano da Terra Indígena Portal do 
Encantado. A articulação iniciou com a criação de um grupo de 10 mulheres das quatro aldeias e um grupo 
no Whatsapp. “O objetivo não é tomar o poder das lideranças de cada aldeia, mas trazer as falas, conversar 
e orientar com palestras. Não é ser mais que os esposos, mas compartilhar e buscar o empreendedorismo, 
as especialidades” – afirmaram as lideranças.

No dia 08 de março de 2023, dia internacional da mulher, as mulheres realizaram um café da manhã 
na sede da Associação Niorsch Haukina da aldeia Acorizal e cada participante levou um alimento para ser 
compartilhado: pão, saltenha, farofa, chicha, chá, café, bolo de milho doce, salgado, peta e um bolo de 
aniversário. Essa reunião marcou o segundo encontro de mulheres chiquitanas da Terra Indígena Portal do 
Encantado e contou com a presença de vinte e oito mulheres. 

O salão estava decorado com flores de papel rosa, balão rosa e uma cadeira onde cada uma das 
mulheres se sentava para ser fotografada e ao final todas as postaram para uma fotografia do grupo. As 
lideranças fizeram o uso da palavra:

Não foi fácil para a gente reunir, mas já foi uma vitória porque começamos no dia 1 de 
março e esperamos que daqui pra frente continuemos com essa roda de conversa, com 
essa luta, com essa busca de levantar nossa auto-estima, buscar nossa autonomia, buscar 
nossa liderança e ser mulheres guerreira, lutar pelo nosso povo e demarcação do nosso 
território. Só temos que agradecer a cada uma que está aqui presente, temos pessoas 
que está nos visitando o nosso território que é a professora Verone, marcando presença 
nessa roda de conversa. Eu só desejo a nós daqui para frente sucesso e uma luta que 
vamos segurar as mãos e essa luta para a conquista de nossos direitos.  (Alexandra Leite, 
08/03/2023, Aldeia Acorizal TI Portal do Encantado).



86 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A gente primeiro agradece a Deus pela oportunidade da gente ser mulher, porque ser 
mulher é um dom que Deus nos deu né, para sermos esposas maravilhosas dos nossos 
maridos, nós temos a oportunidade, Deus deu esse dom pra nós gerar  vida, então através 
de nós conseguimos gerar vida, através das mulheres que existem todas as pessoas, então 
Deus nos fez para que nós pudéssemos gerar vida, então nós somos agraciada por carregar 
no nosso ventre a criança, o filho né, que Deus coloca em nossas  mãos pra que possamos 
cuidar de cada um. Então um feliz dia da mulher, pra todas nós mulher, nós sabemos das 
nossas lutas, das nossas dificuldades, das nossas necessidades, dos nossos trabalhos de 
todos os dias e mesmo assim continuamos a lutar estamos aqui com os mesmos objetivos 
com esse pensamento, com essa garra, com essa força, com essa vontade com essa 
dedicação para que a gente possa levar para frente a mulher chiquitana, algo de dentro de 
nós que possa nascer e possa florir que nós possamos ajudar a conquistar a demarcação 
do nosso território que vem ai, uma luta há mais de 20 anos e  estarmos ajudando tudo 
isso, nós mulheres somos fortes e guerreiras e estamos aqui para isso para  comemorar 
esse primeiro encontro nosso que nunca tinha acontecido ( ...) (Jurenilda Ramos Paravá 
Duarte da aldeia Nautukis Pisiors. 08/03/2023. Alcorizal, TI Portal do Encantado)

Para mim é um prazer de estar aqui com vocês. Bom dia a todas, todas agora. Estamos só 
nós mulheres. É um prazer imenso de estar aqui. Eu não participei da primeira reunião, 
pelo motivo igual Alexandra fala cada um tem o seu compromisso. Então, assim, eu fico 
feliz desse novo começo, dessa organização de mulheres, nossa mesmo! Eu já participei 
de organização de mulher, mas que não era do povo Chiquitano ( ...). E trabalhei por 
um bom tempo. Eu sei que uma organização quando a gente começa tem o objetivo 
de fortalecimento de nós mulheres, da gente colocar tudo o que a gente sabe por que 
todas nós somos pessoas que temos os nossos conhecimentos, a valorização dos nossos 
conhecimentos tradicionais, e tudo aquilo que a mulher faz é importante na nossa vida, 
importante esse momento porque  daqui vai sair muita coisa boa né, muitas ideias, vai ter 
muita organização diferente do que a gente está acostumada com organização que os  
homens estão no meio, as mulheres falam mais, mas nós sabemos que quando  a gente 
parte de uma organização desse jeito, só de mulheres nós temos  o potencial de tudo.  
( ...) Eu estou com 49 anos e achei que era impossível fazer um mestrado. E eu terminei! 
Vou só falar da garra que eu tive. Fiz faculdade com dois filhos já, terminei já sou mestre 
no meio de nós mulheres aqui chiquitanas e é incentivo que eu falo para cada um de nós 
de vocês jovem,  como Alexandra fala as mais velhas, não as mais idosas as mulheres mais 
empoderadas são as nossas matriarcas são vocês porque vocês que conhecem muita coisa, 
e nós somos crianças e estamos aprendendo, então nesse movimento que a gente fala já 
é uma política e que a gente faz uma organização já é inserido na política, inserido nesse 
governo que nós devemos conhecer e  estar unidos, diante de todo o governo,  tanto 
chiquitana quanto não, a gente sabe que existe o movimento e muitas de nós  temos que 
perder o medo de sair, medo de falar para esse mundo, de sair lá de casa e mostrar para o 
mundo que  somos preciosas e cada movimento que a mulher faz e quando a mulher fala é 
que nós sabe o que nós precisamos. Quando estamos em casa preocupadas com a cozinha 
somente, buscando o homem, o filho  e fazendo esse retorno aqui para as mulheres é bom 
né, mas precisamos também levantar, sacudir a saia e levantar e a gente ir, igual hoje nós 
temos o exemplo de quem, de duas mulheres importantes que tá assumindo o governo, 
as ministras né e daqui também podem sair basta a gente conhecer a política e buscar 
essa forma, igual hoje tem a tecnologia que a gente pode também estar utilizando. Falo 
como professora! Mas na verdade eu quero que todas nós unamos as mãos, igual como 
Alexandra falou porque aqui não tem aldeia, não tem unidade, nós não estamos aqui para 
forma um grupo de aldeia, estamos aqui porque todas nós somos chiquitanas, depois a 
gente pensa eu sou de tal aldeia porque a nossa sociedade já é toda dividida, já é toda 
caixinha e se eu buscar uma caixa para a nossa aldeia nos vamos ficar como nós estamos, 
há eu sou da aldeia tal, eu sou da aldeia tal eu não tô me colocando como povo, como índia 



87Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

chiquitana, como terra e nós precisamos novamente disso, para o fortalecimento nosso 
mesmo, igual eu fico muito preocupa hoje em questão das anciãs de nossa comunidade 
quem são elas, quem eu vou indicar, quem eu vou mostrar para a minha criança quem 
é a pessoa então nós temos esse objetivo de buscar quem é ela para a nossa sociedade 
chiquitana. Então eu falo muito e estou aqui para somar à medida que vocês precisarem 
e estou aqui com boas idéias, tem vez sou muito crítica e às vezes chata, crítico, mas que 
vai te dar um resultado para você trabalhar.  Parabenizo vocês duas pela oportunidade 
de fazer essa organização, eu sei que não é fácil e vocês conseguiram, quer dizer que as 
mulheres chiquitanas querem algo diferente, feliz dia das mulheres a todos nós, felicidades 
a nós todas, mas o Marcos está aí né porque na regra se tiver um homem tem que falar 
todos. Muito obrigada pela oportunidade (Maria Síria Rupe. Aldeia Fazendinha, TI Portal do 
Encantado, Acorizal, 8/03/2023).

Figura 30. Liderança Alexandra Mendes Leite da aldeia 
Acorizal 

Fonte : Trabalho de campo, Marcos Turíbius, 08/03/2023.

Figura 31. Liderança Jurenilda Ramos Paravá Duarte  
Aldeia Nautukirch Pisiorch 

 

Fonte : Trabalho de campo, Marcos Turíbius, 08/03/2023.
 
Figura 32. Liderança Sebastiana Jovio da aldeia Paama 
Mastakama

Fonte : Trabalho de campo, Marcos Turíbius, 08/03/2023.

 
Figura 33. Professora Maria Síria Rupe da Aldeia 
Fazendinha 

Fonte : Trabalho de campo, Marcos Turíbius, 08/03/2023.



88 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

3.6	OSBI/COMUNIDADE NOSSA SENHORA APARECIDA

O território e aldeia Osbi20, está localizado no município de Vila Bela da Santíssima Trindade e 
se formou a partir da junção das famílias oriundas da Guave com as famílias de outros agrupamentos 
chiquitanos da fronteira. A Guave possuía muito jenipapo com lagoas em seu entorno e o nome Osbi se 
originou do nome desse fruto nativo (Genipa americana), predominante no território. 

O primeiro morador da aldeia Osbi foi Miguel Tomichá e sua esposa Mônica Mendonza, com seus 
dez filhos: André Tomichá (foi o cacique geral); Miguel Filho Tomichá, Inácio Tomichá, Francisco Tomichá, 
Valeriano Tomichá, Catarina Tomichá, Assunta Tomichá, Rosa Tomichá, Xavier Tomichá (este último é 
falante da língua chiquitano). Depois chegaram outras famílias como a do Estevão Surubi e do Aurélio 
Rodriguez Poché, a quem foi concedida a permanência no território pelo chefe principal dos Tomichá. 

O cacique de Osbi/Nossa Senhora Aparecida relatou que muitas aldeias que existiam na região se 
desfizeram e as famílias se dispersaram, pois o território tradicional que estava livre e acessível para a coleta 
e o extrativismo ficou cercado por fazendas, conforme observado no quadro seguinte: 

Quadro 12: Ambientes de caça e pesca de subsistência

NOME DO 
LOCAL

CARACTERÍSTICA DO 
LOCAL

NOME ATUAL IMPORTÂNCIA E USOS 
SOCIOAMBIENTAIS 

Guavi Havia dois cemitérios 
situados na beira 
da estrada junto a 
duas mangueiras 
ali plantadas como 
indicadores da 
primeira ocupação.

Fazenda Recreio

São Pedro Há uma lagoa 
chamada Formosa 
com uma reserva 
importante na área, 
um cemitério e um 
esteio de moradia.

Fazenda do 
Cristiano Brito

Realizavam caçadas noturnas 
de tatu e porco do mato. A 
lagoa Formosa é descrita como 
“encantada” e com uma grande 
pedra de cor preta no meio.  

Violão Fazenda Santa 
Rosa de José 
Henrique

Lugar de caçada, pesca e coleta 
de  espécies medicinais e  
extração de mel.

20. O termo Osbi, na língua chiquitano, equivale a jenipapo.	



89Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

NOME DO 
LOCAL

CARACTERÍSTICA DO 
LOCAL

NOME ATUAL IMPORTÂNCIA E USOS 
SOCIOAMBIENTAIS 

Pescaria Rio Barbado onde  
Turíbio Ângelo e o 
José Maria foram 
expulsos Havia um 
cemitério, mas foi 
gradeado. Essa 
comunidade estava 
situada no município 
de Pontes e Lacerda.

Baiazinha Comunidade onde 
viveu o Miguel 
Tomichá, pai de José 
Tomichá, irmão do 
Pascoal da localidade 
Nossa Senhora 
Aparecida. O rio ficava 
no meio.

Lagoa 
Mosquiteiro

Comunidade rural 
com um cemitério. 
Muitos morreram 
com a malária.

Fazenda 
Gomalina

O rio Gomalina, se localizada 
após o assentamento Triunfo, 
onde também havia uma 
comunidade.

Lagoa Uruguaíto Baía classificada de 
Encantada

Atualmente 
faz parte da 
Fazenda de 
domínio da 
Teca .

Lugar de pesca

Russuscito Local de caçada e pesca;

Baía Lontra Local de pesca

Bela Vista Comunidade 
Chiquitano

Atualmente é 
fazenda

Há um cemitério na estrada.

Santo Antônio Fazenda



90 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

NOME DO 
LOCAL

CARACTERÍSTICA DO 
LOCAL

NOME ATUAL IMPORTÂNCIA E USOS 
SOCIOAMBIENTAIS 

São João do 
Guaporé

As referências 
materiais para 
a localização 
deste lugar são as 
mangueiras que ali 
foram plantadas. 
Antes o lugar se 
chamava L & S, de 
Lúdio Coelho e 
depois passou a se 
chamar São João do 
Guaporé

Fazenda Há dois cemitérios no local 
sendo que em um deles está 
enterrado o Agostinho, parente 
do cacique Aurélio Rodrigues 
Poché.  
O seu Aurélio Rodrigues 
trabalhou na L e S por quatro 
anos, havia na fazenda nove mil 
cabeças de gado.

Baía Grande Unidade de 
paisagem descrita 
enfaticamente como 
Encantada.

O encanto é descrito a partir do 
movimento de uma ilha no meio  
da baía. 

Fonte: Roda de conversa, aldeia Osbi, 24/11/2022.

A descrição dos lugares orientados pela memória das famílias chiquitano revela que o território possui 
lagoas naturais temporárias formadas durante as estações das chuvas e lagoas perenes, que conservam 
suas águas permanentemente. Esses ambientes e paisagens são muito importantes para o equilíbrio da 
sazonalidade, da reprodução de diferentes espécies e de recursos disponíveis para caça de subsistência, 
coleta de frutos nativos, pesca e também para os cultivos.

Houve um aumento no desmatamento da região com a substituição da vegetação nativa por 
monocultura de soja, aproximadamente a partir de 2015, além disso, os relatos afirmaram que importantes 
açudes localizados nos fundos da moradia do cacique e no entorno da comunidade secaram e dentro está 
nascendo uma vegetação invasora; outra observação preocupante é a drenagem que os fazendeiros têm 
realizando nas áreas alagáveis do entorno das aldeias e comunidades dessa região, alterando o sistema 
hidrológico. 

Desde a década de 1960 o território Osbi foi designado, por uma fazendeira e um padre católico de 
Santa Clara, de comunidade Nossa Senhora Aparecida, classificação que nega a identidade indígena. Os 
relatos dos chiquitanos afirmam que a fazendeira chamada Tereza Helena Staut Costa, conhecida como 
dona Teca, ocupou o território indígena, loteou cinco hectares das terras e reuniu no lote 75 famílias dos 
Poché, Tomichá, Massai, Soares, Poquiviqui e Surubi, destinadas à formação de mão-de-obra para a fazenda. 

A fazendeira se considera benfeitora da comunidade e pressiona os moradores para que não assumam 
a identidade indígena, ademais, houve conflitos e ameaças contra aqueles que se autoidentificam Chiquitano 
(PUHL, Relatório I, 2022). As famílias afirmam que o loteamento surgiu por iniciativa da fazendeira, da 
prefeitura e do INCRA regional. Além disso, houve diferentes intervenções nos serviços públicos para que 
as famílias que se assumissem a identidade chiquitano não tivessem acesso as atividades escolares, ao 
atendimento médico e odontológico. 



91Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

As nove famílias que assumiram a identidade chiquitano formavam uma única aldeia, a Osbi, chefiada 
pelo cacique Aurélio Rodrigues Poché e o vice-cacique Pascoal Tomichá. Atualmente, ambos os caciques 
romperam e decidiram formar duas aldeias: a aldeia Osbi, chefiada pelo cacique Aurélio, organizada na 
parte sul e a aldeia Vaich Veirch, chefiada pelo cacique Pascoal Tomichá, cujas famílias de organizam na 
parte central. Ao todo somam aproximadamente 30 pessoas que se fortaleceram na luta pela identidade 
e demarcação do território. 

Entretanto, há famílias aparentadas aos Chiquitano, mas que preferem não assumir a identidade; 
estas habitam a parte norte da Osbi, reivindicam a titulação de lotes e, desse modo, estabelecem relações 
de oposição contra aqueles que se assumem como indígenas, pois prestam serviços à fazendeira e sofrem 
pressões para a garantia de seu trabalho e de sua subsistência. 

A aldeia está delimitada pela parte alta, pela vila e pela parte baixa. A vila (parte central) possui 
aproximadamente oito hectares e, nela, está edificado o prédio escolar municipal, a igreja e as moradias 
de algumas famílias. É um espaço de uso coletivo e, embora a prefeitura insista na estratégia de dividi-
la em lotes e ruas, as famílias resistem a esse procedimento e manifestam sua discordância com a nova 
engenharia e adequação das moradias, pois entendem que as casas e as cozinhas que estiverem nos limites 
das ruas serão destruídas, assim como as mangueiras e as frutíferas e, por isso, o projeto da prefeitura não 
prosperou. 

Na parte alta estão estabelecidos os sítios das famílias que manejam roças e frutíferas. O tamanho de 
cada sítio é de aproximadamente 12,30 hectares. Embora os  termos vila e sítios tenham sido introduzidos 
no ano de 2004, pela fazendeira Tereza Helena Stauth Costa, já faz parte do vocabulário local.

A parte baixa é identificada a partir de uma cerca que divide as terras de domínio da fazendeira, 
cujo ambiente é formado por campos alagáveis, importante para o manejo do gado que se alimenta da 
pastagem nativa, e os lotes das famílias, cujo tamanho dos lotes é de aproximadamente 12,30 hectares.   

Em todas as comunidades de fronteira, que é o caso de Aparecida, Nova 
Fortuna, Bocaina e Santa Monica a estratégia deles foi fazer esse Projeto 
de Assentamento. Essa foi uma estratégia do fazendeiro. Quando o INCRA 
entrou nessa região, para eles não mexer com a comunidade, eles lotearam 
esse campo que alaga, e pediu para cada um cercar, inclusive até eles 
cederam madeira, alguns arames, algumas cercas velhas que eles tinham 
foi cedida para cada um cercar o seu lote 12 ha, para a comunidade poder 
usar, porque lá muitos cria seus gados, tem sua tropa. Eles sabiam que não 
conseguia fazer o povo mudar para cá, porque esse lugar alaga e ninguém 
seria doido de fazer casa ali. Eles tiveram essa estratégia de fazer movimentar 
no INCRA um documento para que cada um tivesse o título, que eles falam. 
Então, eles fizeram um papel, por conta deles mesmo e entregaram para o 
povo, só que ai foi descoberto que esse papel era apenas um tramite ilegal 
que eles estavam fazendo, apenas para fazer o povo acreditar que ele estaria 
sendo beneficiado (Cacique Sebastião Paz. In: Boletim Território Chiquitano: 
luta pelo direito ao território n 11. 2022, p.23).



92 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 34. Mapeamento aldeia Osbi, Nossa Senhora Aparecida

59°48'0"W

59°48'0"W

59°51'0"W

59°51'0"W

59°54'0"W

59°54'0"W

59°57'0"W

59°57'0"W

60°0'0"W

60°0'0"W

60°3'0"W

60°3'0"W

15
°4

8'
0"

S

15
°4

8'
0"

S

15
°5

1'
0"

S

15
°5

1'
0"

S

15
°5

4'
0"

S

15
°5

4'
0"

S

15
°5

7'
0"

S

15
°5

7'
0"

S

16
°0

'0
"S

16
°0

'0
"S

16
°3

'0
"S

16
°3

'0
"S

16
°6

'0
"S

16
°6

'0
"S

Pontes e Lacerda

Vila Bela da Santíssima Trindade

50°0'0"W

50°0'0"W

55°0'0"W

55°0'0"W

60°0'0"W

60°0'0"W

10
°0

'0
"S

10
°0

'0
"S

15
°0

'0
"S

15
°0

'0
"S

Baia os 
Lontras

Lagoa do Padre

Baia Uruguaito

Baia do
 mosquiteiro

Com. antiga 
do Mosquiteiro

L. Formosa

Lagoa
 São Pedro

L. do violão

Baia da 
represa

L. gado
 bravo

Lagoa 
Tocama

Lagoa 
Dolore

Lagoa 
Capoerinha

L. as
galinhasLagoa as mangas

Guave

Comunidade Lontra

Comun. 
Os Cussi

Faz. S. J. 
Guaporé

Comunidade 
Ponto chique

Passagem do Uruguaito

Passagem das cobras

Lagoa grande

MT - 473

R
io Barbado

Comunidade Nossa Senhora Aparecida Osbi

±

0 1,5 3 4,5 60,75
Km

Mato Grosso: localização comunidade Aparecida Osbi

0 125 250 375 50062,5
Km

Fonte: Boletim Informativo n. 11. Identidade Chiquitana. Luta pelo Direito ao Território (Set. 2022, p.19).

Figura 35. Reunião na escola da aldeia Osbi, Nossa Senhora Aparecida

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 02/03/2023.



93Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Saúde e processos terapêuticos

Os chiquitanos da aldeia não são atendidos pela equipe de saúde indígena, sob a justificativa de que o 
território ainda não está demarcado, mas também não são atendidos pelo agente de saúde local, vinculado 
à prefeitura. Em razão disso, as famílias buscam atendimento médico em Santa Clara (antiga Ponta do 
Aterro), onde está sediada a subprefeitura de Vila Bela da Santíssima Trindade, com um comércio de 
alimentos, combustíveis, lojas de tecidos e outros serviços utilizados pelas famílias, a 18 km de Osbi (PUHL, 
2022).

Os caciques argumentam que deveriam ser atendidos pela equipe de saúde indígena na Terra Indígena 
Portal do Encantado, pois preencheram um cadastro com esse objetivo e porque se autoidentificam 
Chiquitano. 

Antes do atendimento médico as famílias recorrem aos benzedores e curandeiros da aldeia como 
o cacique Aurélio Rodriguez Poché que também é o pajé responsável pelas práticas de cura. Há outros 
curandeiros na comunidade como José Antônio Ferreira Lima – o Geléia, casado com a filha de Inácio 
Tomichá; e o Roberto Rodriguez, todavia esses outros curandeiros não se assumem a identidade étnica.  

Um dos problemas apontados pelas famílias é a dificuldade para o acesso de água potável. Em Osbi, há 
dois poços artesianos que abastecem as moradias, um estabelecido nas imediações da escola não indígena 
e o outro dentro da vila. Há muito tempo que esses poços são abastecidos com água transportada por 
um carro pipa e o agente de saúde questiona sobre a qualidade da água consumida, ou ainda, de onde o 
caminhão obtém a água para o abastecimento dos poços. Os demais poços estão localizados nos áreas dos 
sítios que ao todo somam 56 lotes, mas nem todos possuem famílias vivendo dentro. 

As famílias se organizam para a criação de poços e distribuição da água, como a do João Santana que 
abastece seis moradias; o poço de dona Santa Charupá, abastece três moradias; há dois poços particulares, 
dois poços secos, o poço da escola municipal que atende a metade da Vila, pois a outra metade é atendida 
pelo poço da dona Catarina e o poço da escola indígena, que atende duas famílias e a escola. Segundo o 
agente de saúde de Osbi/Nossa Senhora Aparecida os adoecimentos mais freqüentes estão relacionados 
com diarréia no período das chuvas e doenças crônicas como diabete e a pressão alta. Em conversas 
com o cacique Aurélio Rodrigues e sua neta Shirley Rodrigues, levantamos o número de poços para a 
distribuição da água em Osbi/Nossa Senhora Aparecida

Há um serviço de transporte que oferece atendimento uma vez por mês para quarenta aposentados 
da aldeia  e de comunidades do entorno, entre elas, PA Morrinhos e As Cruz. O micro-ônibus sai às três 
horas da manhã de Osbi/Nossa Senhora Aparecida e segue para Pontes e Lacerda. Na cidade as pessoas 
atendidas realizam compras de alimentos nos supermercado e, às 15 horas retornam com o micro-ônibus 
que chega às em Osbi/Nossa Senhora Aparecida às 20 horas. A prefeitura fornece o ônibus, mas o frete é 
por conta dos aposentados no valor de 100 reais por pessoa.  Só na aldeia Osbi são mais de 26 aposentados. 

A escola Indígena e suas demandas

A primeira escola não indígena freqüentada pelos Chiquitano é da década de 1980 com aulas 
ministradas por uma professora na fazenda, as crianças atravessavam o rio Guaporé de canoa para estudar. 

Atualmente há uma escola indígena e outra não indígena de Ensino Fundamental na aldeia. A escola 



94 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

indígena da aldeia é de Ensino Fundamental com uma turma para a Educação de Jovens e Adultos. Antes 
funcionava como escola anexa à Vila Nova Barbecho, atualmente está anexa da Escola Indígena Chiquitano 
da TI Portal do Encantado. Já os estudantes do Ensino Médio percorrem 18 km de ônibus até Santa Clara 
para estudar. 

Antes da instalação do prédio escolar, as aulas aconteciam na moradia do Maurício Rodrigues Poché, 
filho do cacique Aurélio, mas os ritmos das atividades interferiam na vida cotidiana da família, por isso o 
cacique decidiu reivindicar junto ao Aloir Pacini21 recursos para a construção de uma sala destinada ao 
funcionamento das atividades escolares. Para tanto foi arrecadado treze mil reais destinados à construção 
da escola e contou com o apoio das famílias que forneceu a madeira e o trabalho do pedreiro. 

As atividades pedagógicas são realizadas pelos professores Laucino Costa Leite Mendes e sua esposa 
e professora Adelaide Aparecida Chue Urupe, desde o ano de 2016. Os professores demonstraram interesse 
pelo projeto da OPAN e indagaram se havia rubrica para publicação de material pedagógico sobre coleta e 
identificação de frutos nativos, outra área de interesse voltou-se para a criação de uma horta para cultivos 
de frutos nativos. 

As mulheres que participaram da roda de conversa falaram de suas experiências com a fabricação de 
cestos de palha de milho e dos cursos realizados pelo Serviço Nacional de Aprendizagem Rural – SENAR, 
para o manejo de hortas, confecção de bonecos e pinturas em guardanapos, destinada à geração de 
renda, sobre este aspecto, pontuaram que na festa junina realizada na Vila foram comercializados oitenta 
guardanapos fabricados pelas mulheres e dez arranjos de flores confeccionadas pelos estudantes.

Os artesanatos tradicionais, especialmente os trançados, já foram confeccionados na escola em 
moldes de papel, ainda não confeccionaram com a matéria-prima porque os professores não dominam 
a técnica e compreendem que será necessário contar com o apoio de um ancião especialista em peneira, 
apá, cesto, arco e flecha fabricada com a madeira coração-de-negro, o banico de acuri, os trançados para 
a cobertura das moradias (indaiá) e o pilão (piúva). Para melhor entendimento dos trançados chiquitanos, 
vejam a dissertação de mestrado de Saturnina Urupe Chuê (2022). 

Além dessas reivindicações, os professores e o cacique disseram que já solicitaram a SEDUC um 
banheiro para a escola, mas a secretaria argumenta que não há número suficiente de estudantes, tendo 
em visa que oito estão no Ensino Médio e sete no Ensino Fundamental. Os assentos da escola foram 
doados pela UFMT, em razão da universidade ter adquirido novas unidades para a instituição. Além disso, 
a prefeitura de Vila Bela da Santíssima Trindade propôs o fechamento da escola indígena duas vezes, mas 
as famílias resistiram; os professores e o cacique entendem que a escola fortalece a luta pelo território e 
continuam ampliando as ações na área da educação. 

Os professores explicaram que a horta de plantas nativas faz sentido para a aldeia, mas a de verduras 
não entra na prioridade da escola indígena pois no “Eixo Saberes” do currículo escolar, os projetos devem 
ser voltados para a roça, os cultivos do milho, da mandioca e a fabricação da chicha.  Além disso, a horta não 
é uma prática do povo chiquitano, mas uma prioridade da escola urbana. A “Tecnologia Indígena” propõe 
estudos sobre a coleta, mas não é possível realizar esse trabalho na aldeia porque o território não está 
demarcado e a maior parte dos recursos naturais encontra-se cercada pelas fazendas, outras experiências 
descritas no “Eixo Fazer” como artesanato, a habitação e a produção do conhecimento indígena poderiam 
ser potencializadas.  

21. Padre jesuíta, antropólogo, integrante do CIMI e professor da UFMT.	



95Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

O professor da escola propôs ainda como demanda da OPAN a construção de um barracão coberto 
com folhas da palmeira indaiá para servir como refeitório da escola e, ainda, o cacique Aurélio Rodrigues 
defendeu a importância de gradear a terra e plantar banana e outras espécies alimentares. 

De acordo com o professor Laucindo Costa Leite Mendes, os produtos das roças poderiam ser 
utilizados na merenda escolar. Pontuou que há crianças que estão acima do peso e com a taxa de colesterol 
elevada. Além disso, há muitos produtos industrializados como pão, bolacha e macarrão que vem da 
secretaria de educação tardiamente, um dos exemplos citados foi o pão, consumido na merenda, depois 
de quatro dias.

O contexto dos  jovens e das mulheres

Uma liderança da aldeia relatou que a maioria dos jovens, entre 13 a 18 anos, vive condições de 
vulnerabilidade na fronteira, há um aumento do tráfico de drogas, da desmotivação pelo trabalho nas roças 
e na limpeza dos quintais, o trabalho é mobilizado para as fazendas que empregam jovens como vaqueiro, 
tratorista, peão e diarista para atividades diversas. Registra-se um aumento no consumo de bebida alcoólica 
e desistências nos estudos. 

Outros acontecimentos merecem atenção nos relatos são as violências contra os jovens, a violência 
doméstica e as ameaças. Como foi a experiência de uma mulher que participou da roda de conversa ao relatar 
que estava profundamente triste, pois há poucos dias o seu filho foi encontrado morto por afogamento 
em um açude nas proximidades. Ela pensa que o seu filho pode ter sido brutalmente assassinado e depois 
lançado no açude.

É importante também considerar que na Osbi/Nossa Senhora Aparecida há jovens mobilizados e que 
atuam em diferentes grupos: da igreja católica; de futebol, para articular campeonatos, ações lideradas por 
Adevair, Tucano, Rubens e o professor Anderson da Ponta do Aterro. Essas ações são importantes para 
motivar a juventude na discussão de projetos futuros e saudáveis e do esporte.

Festas e práticas culturais

Algumas práticas são aglutinadoras da vida comunitária e cerimonial, entre elas a comensalidade 
– após uma roda de conversa é servido algum alimento para ser compartilhado pelos participantes 
como queijo, canjica, farofa com banana verde, café, suco de frutos e o tererê – bebida consumida com 
muita freqüência na aldeia feita à base de infusão de erva-mate em uma cuia com água muito fria, a água 
permanece em uma garrafa térmica, mantendo a temperatura fria, ou ainda, em garrafas com a água 
congelada por ser acondicionada em freezer.   

A festa da Nossa Senhora Aparecida, a padroeira, é realizada no dia 11 (véspera) e 12 de outubro (dia 
da festa) e o festejo inicia na véspera com o churrasco para todos os convidados; no dia 12 de outubro 
é servido o café da manhã e, em seguida, uma procissão dos fiéis, com celebração e reza do rosário; no 
almoço servem novamente o churrasco e à noite, o jantar com uma sopa. Há também bolo de arroz e bolo 
de milho. 

A bebida chicha, feita a base da mandioca ou do milho fermentado, já não é servida nos eventos 
comunitários desde o período em que o cacique Aurélio entregou a responsabilidade da festa para outros 



96 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

membros da comunidade. Antes desse acontecimento, a festa acontecia durante três dias na escola, 
porque a igreja não estava construída; o cacique angariava recursos para o almoço, servindo churrasco.  

A festa carnaval deixou de ser realizada durante três anos em razão da pandemia do novo coronavírus 
(COVID-19). De acordo com os nossos interlocutores, com a pandemia, muitas mortes ocorreram e, desde 
o ano de 2019, acreditam que as moradias fi caram “assombradas”, e as famílias deixaram de realizar a festa 
que é uma cerimônia destinada a afastar os seres não humanos que provocam doenças22. No ano de 2023 
as famílias realizaram a festa, dançaram e beberam chicha, porém não houve nenhum registro, pois os que 
negam a identidade Chiquitano não permitiram. Uma constatação das famílias é que está cada vez mais 
difícil encontrar materiais na região para fabricar os instrumentos fífano e as caixas para o Carnaval. Os 
últimos vieram de Santa Ana (Bolívia). 

Outra cerimônia importante que acontece em Osbi é a Romaria de Nossa Senhora de Sant’Ana que 
ocorre entre os dias 17/06 a 26/07 da Bolívia para o Brasil. Os Chiquitanos se encontram na fronteira e a 
santa é carregada pelas famílias até a igreja católica de cada aldeia. José Eduardo Moreira da Costa (2000) 
e Aloir Pacini (2012) descreveram a Romaria que pode ser mais bem compreendidas a partir da leitura de 
suas obras23. Durante a Romaria, a chicha é servida, mas em Osbi apenas duas famílias estão fabricando a 
bebida, a do Aurélio Rodrigues Poché e da Flora Arroio. A difi culdade maior é obter a mandioca e o pilão 
para fabricar uma grande quantidade da bebida, além disso em Santa Clara (Ponta o Aterro) a chicha 
é comercializada. Muitas práticas culturais foram abandonadas desde a entrada da fazendeira Teca no 
território Chiquitano. 

Figura 36. Entrevista com o cacique Aurélio e família da aldeia Osbi, Nossa Senhora Aparecida

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 02/03/2023.

22. Para maior entendimento sobre o sentido do Carnaval, ler a tese de Silva (2014 e 2015).

23. José Eduardo Moreira da Costa (2000) e Aloir Pacini (2012).



97Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

3.7	 COMUNIDADE SANTA MÔNICA

A comunidade Santa Mônica está circunscrita em uma área de 300 hectares com 90 famílias e 
aproximadamente mil pessoas. Os grupos familiares predominante são os de sobrenome Tapanaché, 
Tomichá, Maconho, Florentin, Vaca, Choré, porém apenas cinco famílias dos Tomichá e dos Maconho 
assumem a identidade chiquitano. Muitas famílias não assumem a identidade étnica porque temem pela 
perda do trabalho nas fazendas, a principal fonte de renda das famílias juntamente com o serviço público 
municipal. Em Santa Mônica apenas quatro famílias Maconho são interlocutoras diretas no projeto da 
OPAN, mas nem todos os membros Maconho assumem a identidade étnica Chiquitano.  

A questão da identidade chiquitano ainda é um ponto nevrálgico. No ano 2000 ocorreu uma 
Audiência Pública em Porto Esperidião, articulada por fazendeiros, pecuaristas e políticos de Mato Grosso 
para garantir a não indianidade dos Chiquitanos resultado da divulgação do relatório para a identificação 
do povo indígena Chiquitano de 1998, coordenado por Joana Fernandes Silva. 

Naquele período o fazendeiro levou alguns moradores de Santa Mônica para Brasília a fim de 
afirmarem que não havia indígena na região e, ainda, mobilizou muitas famílias da comunidade para 
participar da audiência pública em Porto Esperidião e declarar, publicamente, o seu pertencimento étnico.  
As questões em torno dessa audiência foram muito bem analisadas no documentário “Manoel Chiquitano 
Brasileiro (2014), dirigido por Aluízio de Azevedo e Glória Albues e no artigo de Joana Fernandes Silva 
(2008). E, ainda, entre os anos de 2006 e 2007, a prática do cacicado teria encerrado e a festa Carnaval 
suspensa.   

Outro fato ocorrido foi o estudo monográfico realizado por um dos membros da comunidade e 
estudante da UNEMAT chamado Estevão Tapanaché que expôs o modo de vida tradicional das famílias, 
descrevendo as casas de palha e a festa Carnaval. A partir desse trabalho elaborado em 2007, houve 
redução nas iniciativas para a autoidentificação Chiquitano. 

Para chegar à Santa Mônica pode-se percorrer a MT-199, a partir de Palmarito. Em algumas ocasiões 
do ano, especialmente durante as intensas chuvas, não é possível acessar esse caminho, sendo necessário 
optar por outro percurso, o de Bocaina até a Vila Matão, pela MT-473, até a MT-265 no sentido Santa Clara/
Ponta do Aterro, até a aldeia Osbi/Nossa Senhora Aparecida e, depois para a MT-265 até a MT-199 e, por 
fim chega-se à Santa Mônica.

O ancião Rafael Tapanaché que não assume a identidade chiquitano, relatou que, entre os anos de 
1971 e 1972, trabalhou na demarcação de limites entre Brasil e Bolívia e no entorno da Baía Grande, onde 
havia um núcleo familiar chamado Marfil cujas famílias foram obrigadas a se deslocarem para San Nícolas 
del Cerrito, que também recebeu famílias oriundas de Santo Inácio – localidade que foi alterada pelas 
demarcações–, uma parte da famílias migrou para Nova Fortuna (Brasil) e, a outra, para San Nícolas del 
Cerrito, Bolívia. 

No ano de 1966, as terras da família Tapanaché foram ocupadas pelo Exército que se instalou na 
região e mobilizou as famílias a trabalhar nas obras para a construção do Destacamento e da Escola 
Militar Municipal Marechal Deodoro.  Os antigos moradores tiveram que se deslocar para o entorno do 
destacamento com a “autorização e orientação dos militares” cujo lugar passou a se chamar Santa Mônica. 
O nome se refere à santa que se tornou padroeira da localidade, festejada nos dias 26 e 27 de agosto, cuja 



98 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

imagem foi introduzida pelo padre Geraldo José dos Santos da Ponta do Aterro, Vila Bela da Santíssima 
Trindade.

Em Santa Mônica há uma igreja católica e outra da Assembléia de Deus, construída no quintal da 
moradia do Ascênsio porque as famílias não aceitaram a construção de outra casa religiosa, considerando 
que a maioria é católica e já existe uma igreja edificada na parte central da comunidade, ao lado da Escola 
Municipal de Ensino Fundamental Marechal Deodoro e próxima do campo de futebol.

Quando as terras estavam controladas pelo quartel, as festas, os rituais e outras atividades 
socioculturais só aconteciam mediante a permissão dos militares, por esta razão as famílias chiquitano 
foram identificadas como “permissionárias nas terras”. Na área do quartel ainda há muita mata com 
madeira angico, contudo, a sua extração e a coleta da lenha são proibidas, inclusive da lenha seca, condição 
que gera um aumento nos gastos das famílias, porque necessitam comprar o gás engarrafado, difícil de 
ser encontrado na região tornando-o exclusividade de alguns fornecedores que eleva o preço do produto. 

O ancião Rafael Tapanaché narrou que a sua família já vivia na terra quando a firma “L & S” se declarou 
proprietária e exigiu a sua saída da terra, mas o seu padrasto buscou junto ao Exército apoio, a fim de 
garantir que a empresa não os expulsassem e, portanto, permaneceram na localidade. O gerente da firma 
proibiu a pesca nos açudes e o deslocamento pelos campos, áreas de domínio da firma. Posteriormente, 
as terras de domínio da empresa L & S foram vendidas para o fazendeiro Luciano Barbosa. Atualmente, 
a pesca nas imediações é proibida e os moradores se deslocam até a baía do padre ou, ainda, nos açudes 
para capturar piranha e tucunaré. Há outras baías distantes de Santa Mônica, porém distantes como a baía 
São João do Guaporé e  baía do Romero, próximas da fazenda Boa Vista, condição que inviabiliza a pesca.

A comunidade de Santa Mônica não possui cacique, mas há uma Associação de Moradores. Contudo, 
os relatos afirmam que:

A comunidade Santa Mônica tinha cacique, o sistema de cacique. Só que os fazendeiros 
já tinham feito uma manobra para que parasse com essa questão de cacique e passasse 
a ser uma associação, e nomearam os presidentes. Essa situação aconteceu em começo 
de 2000. Os fazendeiros mandavam as lideranças deles, que era montado por eles, 
ir até essas comunidades para orientar. (cacique Sebastião Paz. In: Boletim Território 
Chiquitano: luta pelo direito ao território n 11. 2022 p.20).

Saúde, água e práticas terapêuticas

O agente de saúde da comunidade Santa Mônica é o Feliciano Maconho Paz, que não se autoidentifica 
Chiquitano e trabalha há mais de dez anos como funcionário da prefeitura. O agente atende 86 pessoas, 
considerando que cada família é constituída entre três a oito pessoas. Além dessas famílias é responsável 
pelo atendimento das famílias que trabalham nas cinco fazendas do Luciano Barbosa (Fazenda São Simão, 
Fazenda Laci, Fazenda Serraria, Fazenda Bela Vista, Fazenda Capão da Onça), aproximadamente, 96 pessoas 
e a maioria é de Santa Mônica. Mas alertou que esse número é dinâmico, pois “se o patrão mandar o 
trabalhador embora será necessário atualizar os dados”.

Em sua atividade como agente de saúde realiza visitas domiciliares, acompanha as famílias vinculadas 
ao programa bolsa família e registra os dados de forma manuscrita para que outra pessoa cadastre as 
informações no sistema. No início de cada mês ocorre atendimento médico e vacinação. O médico é 
efetivo pela prefeitura de Vila Bela e reside em Santa Clara (Ponta do Aterro) onde presta atendimento e 



99Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

realiza o exame preventivo contra câncer de mama e cólon de útero em mulheres, além de pré-natal, alem 
desse posto há um ponto de apoio no PA Morrinho24, onde funcionava uma antiga escola que foi desativada 
para servir como posto de saúde às famílias, tendo ainda no local um técnico de enfermagem para suporte.  

Figura 37. Mapa da comunidade Santa Mônica

Antiga comunidade Santa Rosa

60°2'30"W

60°2'30"W

60°5'0"W

60°5'0"W

60°7'30"W

60°7'30"W

60°10'0"W

60°10'0"W

60°12'30"W

60°12'30"W

60°15'0"W

60°15'0"W

15
°4

7'
30

"S

15
°4

7'
30

"S

15
°5

0'
0"

S

15
°5

0'
0"

S

15
°5

2'
30

"S

15
°5

2'
30

"S

15
°5

5'
0"

S

15
°5

5'
0"

S

15
°5

7'
30

"S

15
°5

7'
30

"S

Bolívia

Lagoa do Padre

Território Chiquitano: Comunidade Santa Mônica

±

0 1 2 3 40,5
Km

R
io Barbado

50°0'0"W

50°0'0"W

55°0'0"W

55°0'0"W

60°0'0"W

60°0'0"W

10
°0

'0
"S

10
°0

'0
"S

15
°0

'0
"S

15
°0

'0
"S

Localização Comunidade Santa Mônica ¯

0 110 220 330 44055
Km

Comunidade Santa Mônica

60°8'0"W

60°8'0"W

60°8'30"W

60°8'30"W

60°9'0"W

60°9'0"W

15
°5

5'
0"

S

15
°5

5'
0"

S

15
°5

5'
30

"S

15
°5

5'
30

"S

Comunidade Santa Mônica

Í

0 0,2 0,4 0,6 0,80,1
Km

Fonte: Boletim Informativo n. 11. Identidade Chiquitana. Luta pelo Direito ao Território (Set. 2022, p.24). 

Os problemas de saúde que mais acometem as famílias de Santa Mônica são o cálculo biliar (pedra 
na vesícula), com nove cirurgias realizadas no ano de 2022 no hospital Evangélico Estadual de Vila Bela da 
Santíssima Trindade com outras cirurgias já agendadas para este ano. A hipertensão acomete 37 pessoas, 
o diabete seis pessoas, e epilepsia apenas uma criança, além disso, nem sempre há medicação disponível. 
Outro problema grave é alcoolismo entre os jovens. 

As famílias fazem uso de remédios caseiros e da benzeção. Em Santa Mônica há benzedores 
reconhecidos e procurados com diferentes especialidades:

24. Assentamento de Reforma Agrária Morrinho do Tarumã. Vila Bela da Santíssima Trindade. Código 51-5507. Data de criação 24/09/1996.  SR 
13 Mato Grosso. Registro 549 (INCRA, 2017).	



100 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Quadro 13. Benzedores de Santa Mônica

BENZEDORES ESPECIALIDADES

Ascênsio Tapanaché Peito aberto e quedas

Félix Paz Quebrante e cobreiro

Urnamo “Rodriguez” (mudou o nome, pois antes 
era Maconho).

Sovador; benze de dor de cabeça e fabrica 
garrafadas. 

Fonte: Trabalho de campo, Feliciano Maconho Paz, comunidade Santa Mônica, 28/02/2023.

Em Santa Mônica, há dois poços artesianos que abastecem as moradias e seis poços particulares, 
perfurados manualmente. O ancião Merquíade Tapanhaché  identificava “o olho da água” com uma vara 
de goiabeira e, após essa descoberta, cavava e fabricava o poço. Atualmente os poços são perfurados com 
uma máquina industrial e o esposo da Feliciana é quem presta esse serviço na região. 

O senhor Marcos Antônio Vieira é esposo da Feliciana Maconho Paz Flores e atua como especialista 
em furar poço d’água na região; já prestou serviços em Bocaina, em Osbi e no PA Morrinho. A técnica utilizada 
é muito conhecida na região, primeiramente ele faz a identificação do local para avaliar a profundidade do 
lençol freático utilizando um galho de goiabeira ou de amoreira e, em seguida, inicia a perfuração. 

O agente de saúde informou que a água consumida na localidade não é tratada, embora oriente 
sobre a importância do uso do cloro, nem sempre as suas recomendações são atendidas e muitos se 
queixam de dores de barriga por causa da verminose que pode estar associada à má qualidade da água. 

Não há agente sanitário, apenas um “cuidador da água”, responsável para ligar e desligar a bomba que 
faz a distribuição para as caixas d’água e, ainda, troca de encanamento, caso seja necessário. Essa pessoa 
presta serviço a Associação, tendo em vista que deve resolver os problemas que impedem as famílias 
de terem o acesso à água, condição esta que piora no período das chuvas. A Garbin Eletro é a empresa 
terceirizada pela prefeitura para trabalhar no conserto da bomba e de algum problema relacionado com o 
consumo de água, para tanto, o cuidador deve acionar os técnicos responsáveis dessa empresa. 

Trabalho, Roça e produção de alimentos

Os membros da família Maconho manejam roças no quintal. Uma delas é na do Marcos Antônio Vieira 
e Feliciana Maconho Paz Flores, que manejam roça de toco no entorno da moradia onde cultivam quiabo, 
mandioca amarelinha, da branca, abóbora, cana-de-açúcar, mamão, abacaxi, milho, pimenta bodinho, bucha 
natural, batata doce, milho fofo, mandioca brava, feijão de corda, caninha do brejo, açafrão, pepino, feijão 
guandu, banana-maçã. 

A atividade teve início juntamente com o apoio do projeto da OPAN e se tornou uma prática 
econômica importante para o consumo de alimentos e geração da renda complementar à família porque 
Feliciana trabalha como  professora na escola e o seu esposo como furador de poço. 



101Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A anciã Antônia Inácia Tomichá explica a importância da lua para o manejo das roças e segue esse 
ensinamento dos ancestrais. Segundo a anciã, a lua nova é forte, portanto, inapropriada para o manejo de 
roças, pois contém uma substância capaz de afetar tudo o que tem vida. A orientação do vento é outra 
referência importante; não manejam roça quando há vento sul, pois ele é frio e interfere no tamanho 
adequado das espécies, que não se desenvolvem nem crescem da mesma forma. Segundo os Chiquitano, 
a lua minguante e a lua cheia são as melhores das fases para cultivos. 

Nos quintais da anciã são cultivadas as seguintes frutíferas: acerola, limão, laranja, abacaxi, manga, 
ata, mamão; também cultivam e consomem frutas nativas como o pequi, jenipapo, cabrito, canjiquinha, 
coletada no campo. O milho cultivado com freqüência era o branco, o vermelho, o fofo e o amarelo, na roça 
de toco a derrubada da mata era feita com o machado, depois o corte, a queima, a limpeza e o descoivará. 
Plantavam em novembro, dezembro e janeiro. Atualmente estão comprando milho para alimentar os 
frangos criados soltos no quintal. O saco do milho custa R$ 100,00 e os frangos foram comprados no 
assentamento Morrinho, que é um núcleo importante de relações comerciais com Santa Mônica. 

Figura 38 a e 38b: Roça de toco no quintal de Marcos Antônio Vieira e Feliciana Maconho Paz Flores

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 27/02/2023.

Há um trator da prefeitura que presta serviço às famílias, mas os interessados devem fornecer o 
óleo diesel para gradear a terra. Nos finais de semana o serviço é pago  e o valor cobrado aumenta para 
R$ 150,00, mas durante a semana o transporte está à disposição das famílias. Antes, o trator circulava de 
mão em mão, mas atualmente, uma pessoa é a responsável para que o serviço de gradeação atenda Nossa 
Senhora Aparecida, São Miguel, Santa Lúcia, As Cruzes e Santa Mônica. 

Um alerta foi dado à OPAN, de que o fazendeiro também presta serviços à comunidade com o trator, 
mas se souber que as famílias estão realizando reuniões e recebendo apoio de organizações, deixará de 
fornecer ajuda. 



102 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 39. Roda de conversa na comunidade

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt,  26/11/2022.

As famílias estão preferindo se empregar nas fazendas por meio de um contrato mensal reduzindo 
as diárias e isso implica no distanciamento do manejo das roças que exige o trabalho com a enxada e a 
foice; portanto, estão comprando banana, laranja, melancia, óleo e produtos para o consumo. Além disso, 
o desmatamento do entorno tem provocado um aumento de animais que atacam os cultivos, como a 
cutia que ataca a mandioca e as maitacas, que atacam as mangueiras.

O lugar que mais emprega homens é a fazenda em serviços diversos com maquinário e tratores 
e, ainda, no manejo do gado. Segundo um de nossos interlocutores, os trabalhadores possuem carteira 
assinada e recebem um salário mínimo e meio, ou ainda, diárias, que variam entre R$80,00 a R$120,00. 
Os homens iniciam a jornada de trabalho às cinco horas da manhã e fi nalizam às 17 horas. Se o local 
de trabalho (fazenda) for próximo à Santa Mônica, possivelmente retornarão diariamente para as suas 
moradias, caso contrário, apenas nos fi nais de semana. Além da fazenda, há uma marcenaria e um bar  em 
Santa Mônica que empregam pessoas. 

Outra atividade econômica que movimenta pessoas e produtos na localidade é o comércio de 
casa em casa e a entrega de produtos da roça, leite, frango, frutos nativos canjiquinha/murici (Byrsonima 
verbacifolia), peixe, mel, entre outros, encomendados por meio de grupos de whatsapp. O comprador 
solicita no grupo o produto e o vendedor confi rma a disponibilidade e o leva até a moradia do interessado 
onde receberá o pagamento. Observamos que as mulheres são as mais envolvidas nesse tipo de comércio; 
mas também há aquelas que residem em fazendas, porque acompanham os seus maridos e lá trabalham 
fazendo refeições, limpeza de quintal, quase sempre sem remuneração. Outra atividade remunerada é o 
serviço público prestado na Escola Municipal Marechal Deodoro e na Saúde, como agente de saúde. 



103Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Os jovens têm como principal atividade de lazer o futebol. Jogam todos os dias na quadra de esportes 
construída próxima da escola e da igreja católica. Além de jogos, há treinamentos para torneios organizados 
pelo presidente João Paulo que estabelece um cronograma para a equipe masculina e a equipe feminina. 
Em Santa Mônica há quatro grupos masculinos e três grupos femininos. Os torneios acontecem no mês 
de maio e o agente de saúde defendeu a necessidade de melhorias nas condições físicas da quadra aberta 
para uma nova quadra coberta, sendo esta mudança necessária para a continuidade da prática esportiva. 

Apicultura

A produção de mel é uma prática antiga das famílias para o consumo e se tornou uma iniciativa 
voltada para o comércio, a Gislaine Maconho, irmã consangüínea da Feliciana, obteve licença para criação 
de abelhas junto ao IBAMA e conseguiu o selo chiquitano, porém não o renovou. 

Figura 40. Prática de Apicultura na comunidade Santa Mônica

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 02/03/2023.



104 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 41. Fruto da canjiquinha ou murici (Byrsonima verbacifolia)  

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 02/03/2023.

As principais abelhas manejadas são a africana, européia e a jataí. A fl oração ocorre em área de 
campo com as espécies hortelã e assapeixe. A Gislaine aprendeu apicultura desde os onze anos de idade 
e aperfeiçoou a técnica de manejo com o SENAR. O trabalho teve início com aproximadamente 20 caixas 
e efetuou-se por oito anos. O comércio do mel ocorria sob encomenda e o litro custava R$ 25,00. Há 
interesse dessa família em ampliar o trabalho com apicultura. 

As festas e o Carnaval

Nesta comunidade realizam a festa Carnaval compreendida pela anciã Antônia Inácia Tomichá como 
sagrada. A anciã explicou: 

O carnaval não nasceu por ele, mas quando Jesus andava pela terra conversava com 
os discípulos e alguns acreditavam, outros não. Fizeram a festa e Jesus saiu dançando 
dentro da igreja, dançando com a bandeira. Naquela multidão de gente, ninguém sabe 
para onde ele foi. Ele deixou essa festa que tinha que ser alegre, porque ele não queria 
tristeza. É no mundo inteiro. É uma alegria para os fi lhos na terra estar com os amigos, a 
família, não tem tristeza. Nessa festa enterram o boneco e uma garrafa de chicha, no ano 
seguinte desenterram ali. (Entrevista com Antônia Inácia Tomichá, comunidade Santa 
Mônica, 27 de novembro de 2021).

Segundo informações de lideranças locais, a festa para o Carnaval foi realizada no ano 2023 porque 
“a festa é para o mundo inteiro e não acaba nunca” – defendeu o Rafael Tapanaché, a festa já não acontecia 
há quinze anos e foi retomada. Ainda possuem especialistas da música tradicional que nessas ocasiões 
produzem ritmos para produzir alegria para todos da localidade. 



105Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Outra festa importante é a Procissão (Romaria) de Nossa Senhora Sant’Ana cujas famílias peregrinam 
da Bolívia (Santa Ana de Velasco), atravessam a fronteira e adentram à comunidade no Brasil  (Ver Moreira 
da Costa, 2006).

A festa da padroeira Santa Mônica acontece nos dias 26 e 27 de agosto. A imagem da santa foi 
adquirida pelo padre Geraldo e está a cinco anos na igreja católica. A festa inicia com um jantar na véspera, 
dia 26; durante a madrugada servem chá com pão e, no dia 27 pela manhã, servem chá e café; para o almoço 
preparam o churrasco de carne bovina.  Segundo os relatos das famílias há muita gente que participa. 

A santa é homenageada com uma festa dançante e música mecânica que inicia na véspera com um 
jantar cujo cardápio é a carne assada, mandioca, macarrão, galinha, refrigerante e cerveja. No dia seguinte, 
os festeiros servem o almoço e também o jantar. Há muita expectativa de que o fazendeiro libere os 
trabalhadores para participarem das atividades porque a data é fixa, não podem alterar para atender as 
agendas de outros interesses.  Os organizadores da festa são os membros da Associação de Santa Mônica, 
presidida por João Paulo e os líderes da igreja católica, representada pelo Adão. 

3.8	BOCAINA/ COMUNIDADE NOSSA SENHORA APARECIDA

Bocaina é um assentamento de Reforma Agrária situado no município de Vila Bela da Santíssima 
Trindade, registrado sob o nº 5105507, de 18 de janeiro de 1997, ocupado por 17 famílias, distribuídas por 
300 hectares (INCRA, 2017). Entretanto, cem  hectares são formados por uma área seca, e duzentos 
hectares consistem em uma paisagem que inunda periodicamente, entre os meses de dezembro a março, 
razão pela qual recebe a denominação de pantano. Na área seca, vivem 53 famílias de sobrenome Pachuri, 
Tomichá e Sespede. Os limites do assentamento situam-se entre as fazendas Santa Laura e Água Verde.

O assentamento está localizado há nove km do rio Barbado, tributário do rio Alegre, da Bacia do 
Guaporé, e importante fonte de proteína, além de oferecer lazer às famílias; durante as cheias, o rio 
contribui com a formação de lagoas e baías, canais naturais ou corixos, onde se concentram diferentes 
espécies de peixes que são capturados para o consumo. 

Um dos problemas identificados nessa paisagem é a drenagem das áreas alagáveis, que os fazendeiros 
do entorno realizaram há dois anos no território, a fim de conter a inundação natural e o aterro do ambiente. 
Esse fato resulta na alteração do ciclo hidrológico, tornando o ambiente mais seco e, consequentemente, 
afetando todo o sistema ecológico. A drenagem nas proximidades do córrego do Macaco foi feita com 
tratores semelhantes aos utilizados na piscicultura. Além disso, há uma área desmatada nas proximidades, 
de aproximadamente 1.200 hectares, destinada ao plantio de soja. 

A Bocaina Velha ou a antiga Bocaina estava circunscrita ao local onde está situada a fazenda Água 
Verde. As mangueiras avistadas de longe revelam o antigo território, mas o córrego foi represado pelo 
fazendeiro. O ancião Marinho Pachuri e seus dois irmãos foram os primeiros a chegar a esse lugar, muito 
antes do fazendeiro, e deram início à formação da Bocaina. Vejamos o relato que descreve esse processo:

“( ...) este lugar era um sertão, um mato e não havia estrada. Nós chegamos e éramos da 
banda da Amazônia, com meu pai rodamos por Rondônia, Ariquemes, Rolim de Moura e 
viemos a Porto Velho, Tangará da Serra, porque ele era poaeiro, seringueiro e tecia rede 
de linha, coberta também, fazia a linha fina e grossa, fazia duas cobertas por dia. Viemos 
em Cáceres e moramos lá durante seis anos e arrumei um patrão chamado Manuezinho 



106 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

de Lara e depois trabalhei em São João do Guaporé por cinco anos. E convidaram eles 
para vir para a região. Lá criava leitão de meia. Ficou cinco para mim e cinco para ele 
e um para compartir, eu comprava ou ele comprava. Moramos trinta anos no lugar 
chamado Bocaina Velha. Bocaina porque o lago é largo e lá tem uma furna, uma boca, um 
campo, e lá chamavam Bocaininha. Vieram meu pai, a mãe e o João, Luciano, Paulo, José 
Inácio, Caetano, Marino, Miguel. Vieram no lugar que hoje é a Fazenda. Na ocasião a terra 
era devoluta. E de lá mudaram para cá. Fizeram uma casa de palha e barreada e moraram 
onde viveram um tempo...” (Entrevista com Marino Pachuri, Assentamento Bocaina, 
27/02/2023).

A narrativa detalhada de seu Marino revela que, os primeiros ocupantes da terra foram 
desterritorializados e limitados ao uso do território e dos recursos naturais nele disponíveis. Trabalharam 
na extração da poaia, da seringa. O lugar onde se estabeleceu a fazenda Água Verde e a fazenda Santa Laura 
são, portanto, terras que pertenciam aos Pachuri e aos demais Chiquitano de Bocaina.

O cemitério onde estão sepultadas os ancestrais das famílias localiza-se na fazenda Santa Laura e o 
seu Marino propôs a compra de um alqueire da terra, a fim de garantir o acesso aos parentes falecidos, 
mas o antigo fazendeiro não aceitou. Na data de 2 de novembro, as famílias realizam visitas e limpezas dos 
túmulos; para isso, se deslocam em grupos ao cemitério, acendem velas para iluminação das almas dos 
falecidos com cânticos e músicas para alegrar os mortos.  De acordo com o seu Marino é necessária a 
autorização do gerente da fazenda para o acesso ao cemitério, e o ancião planeja conversar com o novo 
fazendeiro e negociar a doação ou a compra dessa parte da terra. 

Os últimos que faleceram em Bocaina foram sepultados na sede urbana de Vila Bela da Santíssima 
Trindade. Esse procedimento parece ter sido uma exigência da prefeitura do município, mas famílias não 
souberam explicar as razões dessa mudança. Ao que tudo indica, uma lei municipal proíbe a continuidade 
de enterros em antigos cemitérios e espaços não autorizados pela prefeitura, mas as famílias reclamaram 
dessa decisão, pois ela dificulta a continuidade das cerimônias e dos cuidados com os mortos. 

Na Bocaina Velha não havia sal, e o produto chegava da Bolívia em forma de barra. O fornecimento 
desse mineral a quilo ocorreu após a instalação das fazendas na região, tornando-se uma importante moeda 
de troca. Os fazendeiros detinham o controle de sal e de remédios, além de serviços para o plantio de 
milho, arroz, feijão, melancia, em troca de sal e de roupas. Somente na década de 1990, o sal e os remédios 
passaram a chegar de Cáceres. 

Naquela época, alguns pistoleiros andavam pela região fazendo perseguições e ameaças, pressionando 
as famílias para que deixassem suas terras, sem nenhum direito. Ao longo de onze anos, seu Marino viveu 
no sistema de trabalhar com a promessa de um dia obter uma terra, com a ajuda dos fazendeiros, mas 
isso não ocorreu. Ele trabalhou também em Palmarito, e de lá, ficou sabendo que a sua terra tinha sido 
apropriada; a roça, a esposa, os filhos e os animais domésticos estavam dentro. “Eu não queria sair, não 
queriam me pagar e eu não tinha para onde ir” – afirmou o seu Marino. 

O cunhado de seu Marinho, por temor e pressão saiu da terra, e se mudou para Casalvasco recebendo 
um “acompanhamento” [apoio na mudança] e mais duzentos reais em dinheiro, além de farinha, macarrão 
e arroz; e, desse modo, negociou com o fazendeiro. 

O fazendeiro Sebastião Motta, em troca da Bocaina Velha, ofereceu uma nova moradia em Cáceres para cada 
pessoa que estava na terra, ou, ainda, 200 hectares de mata em Saracura, ou uma terra do outro lado da Bocaina 
Velha. Por esse acordo, a Bocaina Velha foi trocada pela outra terra do outro lado, onde vivem. A terra foi desmatada 
com machado e, após construírem a moradia levaram as crianças, roçaram a área e abriram um trieiro.



107Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

De posse da nova terra, o seu Marino recebeu de um soldado orientações para que a requeresse e, 
assim, garantisse o direito de propriedade. Para isso, foi à Vila Bela com o seu irmão José Inácio, preencheram 
um formulário na prefeitura e pagaram quinhentos reais. Assim, ele requereu a terra.

No ano de 1997 a terra foi dividida entre dez famílias, e cada uma ficou com o lote de 12 alqueires e 
meio. O representante do INCRA fez uma visita técnica ao local e argumentou que não seria possível criar 
ali um assentamento para dez famílias. Por isso, incluiu mais sete pessoas do grupo familiar dos principais 
chefes, com a promessa de que, em dez anos, disponibilizariam outra terra para os descendentes e, dessa 
forma, os doze alqueires e meio retornariam às primeiras famílias. No entanto, isso ainda não aconteceu, o 
número de famílias aumentou, mas o tamanho da terra permaneceu o mesmo e, portanto, não atende ao 
regime de uso da terra para assentamento. 

Algumas famílias foram contempladas com o PRONAF A, que destina recursos para a construção 
de moradias e de banheiros, e o PRONAF para aquisição de trator, gado leiteiro e luz no campo; quanto à 
estrada, com mais de sete quilômetros, foi construída pelo Exército de Cáceres, a partir de abaixo-assinados 
pelas famílias da Bocaina/Nossa Senhora Aparecida.

Saúde e práticas terapêuticas

A agente de saúde Dauranilce Miranda Pachuri atua na localidade há mais de 22 anos e lamenta 
a inexistência de um posto de saúde em Bocaina; apenas o assentamento São Sebastião presta serviço 
para as duas comunidades.  O cadastro de atendimento da agente de saúde registra o total de 54 famílias 
e 223 pessoas. Destas, 23 famílias são atendidas diretamente em Bocaina enquanto as demais famílias 
residem nas fazendas onde trabalham: Boa Vista, Santa Laura, Água Verde, Uru, São Marcos (nesta, a 
porteira fica fechada, por isso o atendimento ocorre por whatsapp), Barra da Onça, Pantanal (onde 
pedem para abrir a porteira) Santa Luzia; Sítios (Paraíso, Pôr do Sol, N.S. Aparecida, Água Limpa (com 
quatro famílias). 

A principal dificuldade apontada pela agente de saúde é o acesso às famílias nas fazendas, porque 
nem sempre o gerente permite a entrada e o acompanhamento dos trabalhadores; em razão disso, 
os diagnósticos são realizados por whatsapp. Já houve recenseadores do IBGE impedidos de aplicar o 
questionário para o Censo e de pessoas levadas às pressas para Pontes e Lacerda pelo fazendeiro, por falta 
de prevenção ao adoecimento. O posto de saúde não está equipado com ambulância, mas há um carro que 
chega até a fazenda Jaquira, próxima do rio Alegre, para serviços de emergência. 



108 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 42. Reunião com os membros da Associação de Bocaina

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 26/93/2023. 

As doenças registradas nos cadastros da agente de saúde que mais acometem as famílias são a 
verminose, a diarréia e os acidentes nas estradas; durante a pandemia do novo coronavírus (COVID-19) 
não houve mortes. Em Bocaina há práticas complementares de saúde, orientadas por anciãos detentores 
de saberes especializados, como os seguem abaixo: 

Quadro 14. Benzedores e parteira na comunidade Bocaina

NOMES ESPECIALIDADES

José Inácio Benzedor contra peito aberto

Caetano Sespede Benzedor contra mau olhado

Marino Pachuri Benzedor contra cobreiro, de quebrante e dor no 
dente

Ângela Pachuri Curandeira que ajeita, posiciona a criança na barriga 
da mãe parturiente.

Fonte: Trabalho de campo, entrevista com Dauranilce Miranda Pachuri, 25/02/2023.

A prevenção e o tratamento de doenças são realizados pelas famílias antes de recorrerem à agente 
de saúde, pois são conhecedoras de plantas medicinais e fazem remédios caseiros. Durante o trabalho de 



109Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

campo conversei com uma professora da escola que preparava o jantar e consumia um chá para problemas 
gástricos. Em sua cozinha, havia hortelã do mato, usada à noite para acalmar a mente e promover um sono 
tranqüilo, pois o chá aquece o corpo e afasta a gripe, sintoma muito freqüente no período das chuvas. Ela 
me ofereceu um pouco da planta e o chá foi preparado pela dona Cecília Pachurí. 

A equipe de saúde realiza no posto de saúde São Sebastião, quinze atendimentos, uma vez por mês, 
às pessoas portadoras do cartão do SUS; além de vacinações e o preventivo contra o câncer de mama e do 
cólon do útero. Até o momento, não havia especialista em saúde bucal, a equipe já solicitou, e aguardam a 
efetivação de um projeto de odontologia rural. 

As famílias do assentamento São Sebastião e muitas famílias de Bocaina não assumem a identidade 
chiquitano. Além disso, há pessoas que não possuem documentos de identidade ( RG, CPF). A agente de 
saúde comentou que a liderança Vanda Copacabana, de Vila Bela da Santíssima Trindade, firmou parceria 
com o consulado da Bolívia para a regularização de bolivianos no Brasil. Não foi possível confirmar esta 
informação, mas o assunto está relacionado aos critérios exigidos para que as famílias tenham acesso ao 
SUS, às escolas, e ao Cadastro Único para benefícios, além da regularização da carteira de trabalho. Essa 
situação também foi observada em Nova Fortuna.  

Trabalho com roça, gado e fazendas 

Em Bocaina, há um comércio interno de produtos das roças e de pequenos animais, que é 
importante, e ocorre entre as famílias, favorecendo o aumento da renda. A agente de saúde mora em um 
sítio localizado fora dos limites da área de pantano e comercializa queijo, ovos, frango, carne, bezerro e 
mandioca. Entretanto, nem todos os produtos consumidos são cultivados em Bocaina; muitos alimentos 
são adquiridos nos mercados da cidade de Vila Bela da Santíssima Trindade, e o frete para esses produtos 
custa aproximadamente R$ 400, 00. 

Cada família possui uma chacra, chacrinha ou quintalzinho, como é chamado o entorno das moradias 
onde cultivam abóbora, batata, melancia, mamão, seriguela, banana, mandioca, abacate, andiroba, bocaiuva, 
jaca, boldo, entre outros. Na área do assentamento há um pasto nativo e coletivo, que é cercado, para 
evitar que o gado adentre as áreas cultivas. 

Em Bocaina/Nossa Senhora Aparecida são manejados, aproximadamente, 175 bovinos da raça nelore 
e, cada família é responsável pelo seu próprio gado, que é cercado, durante as chuvas, na parte alta (mais 
seca). Na parte baixa (inundável) a paisagem é constituída por uma gramínea nativa que serve de alimento 
para o gado. Desse modo, há alternância no manejo do gado, seguindo o ciclo das estações secas e das 
estações chuvosas. Esse conhecimento poderia ser mais bem aprofundado em estudos particulares, 
inclusive a relação dos Chiquitanos com o gado. 

Os Chiquitano apreciam muito a carne bovina, servida como churrasco nos finais de semana, quando 
as famílias que residem nas fazendas retornam à comunidade. Esse alimento é preparado na festa em 
homenagem à santa Nossa Senhora Aparecida, padroeira da comunidade e nas celebrações durante o 
Carnaval e a Páscoa, cerimônias importantes para a comensalidade.

De acordo com a agente de saúde, 90% das pessoas que vivem em Bocaina recebem entre um a dois 
salários mínimos e meio. No entanto, há diaristas volantes que recebem R$120,00 ou R$80,00 por trabalho 
realizado. Os serviços prestados aos fazendeiros estão voltados para o manejo da roça, para amansar cavalos, 
para capinar, para arrumar cercas. O programa bolsa família atende aproximadamente quinze famílias de Bocaina. 



110 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A maioria dos jovens que saem de Bocaina para trabalhar e estudar escolhe o município de Pontes e 
Lacerda, pois consideram que há mais opções de serviço e mais faculdades públicas e privadas de Ensino 
Superior (IFMT, UNEMAT, faculdades privadas EAD). Os estabelecimentos que mais empregam os jovens 
são farmácias, mineradoras, supermercados, frigoríficos. 

Uma jovem narrou que o seu marido trabalha durante a semana em Pontes e Lacerda, e quando 
está de folga na cidade, se desloca para Bocaina para ajudar o pai no trabalho de amansar cavalos para 
o fazendeiro. Embora esteja vivendo na cidade, ela pensa em retornar a Bocaina, pois está grávida e 
enfrentando uma crise de ansiedade. Além disso, avalia que na cidade o salário serve apenas para pagar 
água, luz, telefone e os estudos. Em sua opinião, aqueles que vivem em Bocaina têm uma qualidade de vida 
melhor do que aqueles que vivem na cidade.

Outras atividades econômicas realizadas em Bocaina ocorrem por meio da Associação Nossa 
Senhora Aparecida de Bocaina, criada em 1997, em parceria com o Centro de Tecnologia Alternativa de 
Pontes e Lacerda, cujos associados executam projetos junto ao CTA visando ao aumento de renda das 
famílias associadas. 

O projeto prevê a venda de frutos in natura (goiaba, manga, caju, canjiquinha ou murici (Byrsonima 
verbacifolia) para o CTA. Os frutos são coletados e selecionados pelas famílias, destinadas à fabricação 
de polpas congeladas no valor de sete reais o quilo. As famílias também entregam mandioca descascada, 
congelada a vácuo. A cozinha com freezer foi construída na sede da associação de Bocaina com recursos 
do projeto e, assim que o freezer fica completamente abastecido, as famílias entregam os produtos ao 
técnico Ronaldo Adriano, do CTA.

A diretoria da Associação Nossa Senhora Aparecida de Bocaina é formada predominantemente pela 
família dos Pachuri, como veremos em seguida:

Quadro 15. Diretoria da Associação Nossa Senhora Aparecida de Bocaina 

NOMES CARGOS OCUPADOS

Carlos Nei Baca Javanu Presidente

Rosenilda Pachuri Vice-presidente

Solange Pio de França Secretaria

Inocência Albuquerque Bispo de Oliveira Vice-secretária

Geraldo Pachiri Tesoureiro

Cecília Santa Pachuri Vice-tesoureira

Dauranilce  Miranda Pachuri  Conselho Fiscal



111Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

NOMES CARGOS OCUPADOS

José Inácio Pachuri Conselho Fiscal

Fonte: Trabalho de campo, roda de conversa, Bocaina, 25/02/2023.

Segundo Cecília Santa Pachurí, não há um sistema de cacicado em Bocaina, apenas uma associação, 
que é presidida pelo seu esposo Carlos Nei Baca Javanu e composta, predominantemente, pelos Pachuri. 
O espaço da associação serve também às celebrações católicas comunitárias e festivas e acontecem no 
salão coberto com uma cozinha. 

O presidente da associação mora em um sítio próximo da antiga Bocaina Velha,  durante o trabalho 
de campo nos hospedamos em sua moradia na qual reside ele e a esposa, pois a filha e o neto moram 
em Pontes e Lacerda, mas os visitam em algumas ocasiões.Uma parte do sítio foi adquirida por meio de 
doação de um fazendeiro com quem o seu Carlos trabalhou e, a outra parte, por meio de comprada. O seu 
Carlos participa de diferentes projetos do CTA com os produtos oriundos de seu sítio e já está construindo 
uma nova moradia em alvenaria, pois a antiga está com muitos vazamentos e umidades.

Segundo o seu Carlos, o maior problema que os associados enfrentam é o de não possuírem uma 
conta própria para emissão de nota fiscal, conforme exigência do CTA, além disso, há produtos de outras 
famílias e sitiantes que são entregues em nome de seu Carlos e não dos próprios agricultores. 

A formação e o trabalho dos jovens de Bocaina

A Escola Pública Municipal Monteiro Lobato está localizada ao lado da sede da associação. O antigo 
prédio escolar foi ocupado pela igreja católica onde são realizadas missas aos domingos e outras práticas 
cristãs. 

A coordenadora da escola é a Inocência de Oliveira Albuquerque, conhecida por Querida, mora há 
mais de trinta anos na comunidade e reside em uma sala anexa ao prédio escolar, é oriunda da comunidade 
quilombola Retiro, localizada às margens do rio Guaporé, Vila Bela da Santíssima Trindade. 

A escola de Bocaina possui 43 estudantes matriculados, dos quais 13 estão no Ensino Médio, em salas 
multisseriadas. A equipe de profissionais da escola é constituída por quatro professoras, uma merendeira, 
uma faxineira e uma coordenadora, que também atua como professora. A diretora é a Dauranilce Leite 
Mendes que atende na Secretaria de Educação da sede urbana de Vila Bela.  

O Ensino Médio funciona em uma sala anexa à Escola Quilombola Estadual Verena Leite de Brito. 
Um dos problemas apontados pela coordenadora refere-se à dificuldade dos estudantes continuarem a 
formação, após concluírem o Ensino Médio, porque nem todos buscam o Ensino Superior, que somente 
é cursado fora da localidade, fato que obriga os jovens a residirem na cidade. Mesmo a modalidade à 
distância, exige que o estudante realize atividades no polo educacional, o que demanda recursos para 
transporte, alimentação e, em alguns casos, hospedagem.

Há casos de estudantes que concluíram o Ensino Médio e permaneceram em Bocaina por medo, insegurança e 
preconceito que sofreram ao chegar à cidade, onde eram chamados de “bugres”. Isso foi relatado por uma professora 
que trabalha na escola sobre a experiência de um parente que se sofreu profundamente com esse modo de classificação. 



112 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Os jovens migram para a cidade, primeiramente, para trabalhar e, depois, para estudar. Os que 
permanecem em Bocaina se casam mais cedo e constituem famílias, limitando-se a trabalhar em fazendas. 
O consumo de bebidas alcoólicas é outro problema que tem aumentado e afetado muitos jovens de 
Bocaina. 

A coordenadora da escola encontrou estudantes, entre 18 e 20 anos, dormindo na sala de aula e nos 
corredores, cansados do trabalho de limpeza, capina, manejo de roças, abertura de buracos para cercas, 
derrubada de gado para vacinação, amansamento de cavalos que realizam pela manhã nas fazendas. Assim 
que as aulas começam, no período vespertino, eles não conseguem acompanhar plenamente as atividades 
e acabam adormecendo no espaço escolar.  

Quando os jovens residentes nas cidades têm seus vínculos trabalhistas interrompidos, retornam 
para a moradia dos pais em Bocaina. Essa realidade foi observada também em Nova Fortuna e em Vila 
Nova Barbecho; alguns saem solteiros para trabalhar e retornam com esposa e fi lhos.  

Uma atividade importante que mobiliza os jovens de Bocaina é o “futebol”. No assentamento, 
há quatro times constituídos, e os jogos acontecem nas quartas-feiras, sextas-feiras e domingos. Os 
campeonatos acontecem no assentamento São Sebastião, com premiações que variam, entre três a quatro 
mil reais. As famílias de Bocaina argumentaram que o campo está sujo e com pouca iluminação e, por esse 
motivo, ainda não estão praticando jogos. 

O calendário escolar segue o da Escola Verena Leite de Brito, que é quilombola. Os feriados locais 
são para o Carnaval, a Páscoa e a festa da padroeira de Bocaina/Nossa Senhora Aparecida quando as 
famílias realizam festas comunitárias. As ações relacionadas à cultura chiquitano acontecem na escola 
por meio de projetos específi cos, mas não estão previstas no currículo. Um exemplo é a festa do Carnaval, 
para a qual a professora solicitou autorização da coordenadora para a demonstração da música e da 
dança dentro da escola. Para tanto, convidou seu pai e seus tios, membros da família Pachuri, que tocam 
o pífano e as caixas, instrumentos tradicionais chiquitanos, para um trabalho com as crianças do Ensino 
Fundamental.

A escola serve uma refeição aos estudantes às nove horas, com o seguinte cardápio: arroz, feijão, 
leite, carne e, ainda, bolo, preparado pela merendeira. Houve um período em que os produtos vinham 
da agricultura familiar, mas esse projeto foi suspenso porque não havia produtos suficientes para 
atender ao programa. Há uma horta manejada pela coordenadora, cujas verduras são complementos 
da refeição, entre elas rúcula, alface, cebolinha, couve, jiló. Todavia, foi observado que, a horta não 
se limita apenas ao preparado da refeição escolar, mas é compartilhada com outras pessoas da 
comunidade. 



Figura 43. Caetano Sespede e Josefa Tomichá 

Fonte:  28/11/2022.

Figura 44. Trabalho de Entrevista com o músico Caetano Sespede campo

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 28/11/2022.



114 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Cerimônias e festas em Bocaina

Caetano Sespede é de Bocaina, casado com Joseja Tomichá, filha de Antônio Tomichá. Seus pais são 
Bartolo Putaré e Joana Sespede, naturais de San Inácio (Bolívia) mas que migraram para Porto Esperidião 
e um dos primeiros que chegaram às imediações da Bocaina e já estão sepultados no cemitério que fica 
dentro da área da fazenda Santa Laura. 

Desde os oito anos de idade o seu Caetano já trabalhava na Fazenda Arrozal, no corte de arroz e 
no plantio de banana. No sábado, seguia no carro de boi para a sede de Vila Bela da Santíssima Trindade, 
levando os produtos para serem comercializados. Trabalhou no seringal Campina, à margem do rio Guaporé, 
recebendo como pagamento roupas, chinelo e alimentos. Aprendeu a tocar violão e caixas. O seu Caetano 
Sespede, Inácio Pachuri, Marino Pachuri e Caetano Pachuri organizam e tocam na festa do Carnaval.

Outras cerimônias acontecem antes da Páscoa, como a Semana Santa, ritualizada com um altar e um 
arco confeccionados com brotos da palmeira babaçu e rezas. A Páscoa é a segunda festa mais importante 
em Bocaina, depois da festa da padroeira; as famílias preparam refeições para serem compartilhadas com 
as demais na sede da associação. A galinhada é alimento cerimonial principal. A festa da Páscoa mobiliza 
mais famílias que a festa do Carnaval. E, a festa da padroeira, Nossa Senhora Aparecida, que ocorre no dia 
12 de outubro, acontece com procissão, romaria e sorteios de presentes. 

Uma das bebidas mais consumidas pelas famílias de Bocaina é o terere, especialmente nos intervalos 
do manejo da roça, nas reuniões da associação, e nos encontros familiares; a infusão da erva-mate em água 
fria faz amenizar o calor intenso da região. Essa prática foi observada também em Nova Fortuna e em Osbi 
– Nossa Senhora Aparecida.

Em Bocaina há duas igrejas: uma Católica e outra é Batista. Além dessas duas igrejas um homem está 
construindo a terceira, que é a Assembléia de Deus. Este homem arrendou um lote no assentamento para 
cultivar piaçava e está produzindo vassouras artesanais com cabos de madeira, o seu produto tem sido 
comercializado na comunidade e na sede urbana de Vila Bela da Santíssima Trindade. 

                          

3.9	NOVA FORTUNA

Nova Fortuna é uma localidade de 355 hectares e está situada há 75 km da sede urbana de Vila Bela 
da Santíssima Trindade. Além de um lote coletivo há outros lotes com tamanhos que variam de 12 a 70 
hectares, chamados de sítios, com nomes particulares que os identificam.  Os tamanhos dos sítios variam 
porque alguns sitiantes venderam seus lotes para outras famílias, levando-as a acumular uma extensão 
maior de terras. A maioria das famílias que participa das ações do projeto da OPAN vive no lote coletivo25. 

A população é de aproximadamente 200 pessoas. No ano de 2017, fizeram o primeiro cadastro para 
a autoidentificação Chiquitano junto a FUNAI e o registro foi de 87 pessoas que assumem a identidade 
chiquitano. Um recadastramento foi realizado no ano de 2020 pela FUNAI/Pontes e Lacerda que registrou 

25. De acordo com João Ivo Puhl (relatório1, 2021), o traçado de Nova Fortuna é um retângulo de 2.000 metros de comprimento e 150 
metros de largura totalizando assim 300.000 m², ou seja, uma área de 30 hectares para 68 famílias, o que representa mais ou menos 4.412 m² 
por família. No entanto, há famílias que têm vários lotes e enquanto outras se ajuntam no mesmo lote em três, quatro ou mais casas entre 
parentes, reduzindo ainda mais os espaços cultiváveis em roças, quintais e hortas e a criação de galinhas, patos, porcos, cachorros, gatos, etc. 
(Puhl, Relatório 1, 2021).	



115Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

uma queda para 46 pessoas.

As famílias que atualmente vivem em Nova Fortuna estão vinculadas a familiares de linhagens 
distintas: Algaranha e Nuves, Chacon; Charmo; Parabá; Matucari; Supepe; Sebalho, Vaca, Cambará; Charupá; 
Corea; Untado. 

Ao todo são sete sitiantes não que vivem no loteamento; Agostinho, José Doria, Neguinho, Bartolo 
(7 lotes), Wal da fazenda (9 lotes), José Boneco, Roni (10 alqueires); Marquinho Monteiro Donizete. Alguns 
deles não tivemos informações sobre o nome nem do tamanho exato dos lotes, mas, ao que tudo indica, 
foram adquiridos por meio de compra das primeiras famílias. Alguns relatos foram importantes para a 
compreensão da localidade:

Esse povo da aldeia Nova Fortuna, onde hoje nós residimos, vem de uma tradição de 
muitos anos atrás. A convivência desse povo era na comunidade Santo Inácio, na época o 
nome era San Inacito, ele tinha linguagem assim mais espanhola. Eu tive a oportunidade 
de acompanhar meu pai naquele lugar, naquelas roças. Tinha um espaço muito grande 
onde o pessoal cultivava as roças deles, tinha grandes bananais, bananal comunitário, 
eu lembro até hoje, naquele lugar tinha um bananal que dava mais ou menos uns dois 
alqueires, esse bananal fornecia a comunidade inteira. Eles tinham as roças particular, 
podia fazer a roça onde queria, mas o bananal não era dividido, era para todos daquela 
comunidade. Com o passar do tempo o pessoal foi saindo, foi mudando de lugar e surgiu 
um novo assentamento, muitos anos depois, que é o assentamento Nova Fortuna, é na 
área desse assentamento que hoje nós estamos vivendo. Era um assentamento com área 
de 2000 alqueires, onde foi reservado dentro dele uma área de 11 hectares, é onde hoje 
esse pessoal está vivendo. (Cacique José Odílio Cambará, Boletim Chiquitano: Luta pelo 
Direito ao Território,  2022, p.25)

As famílias de Nova Fortuna oriundas de Santo Inácio, fronteira Brasil/Bolívia viviam no lugar que foi 
ocupado pelo Exército e que faz parte da Gleba Santo Inácio. O tamanho da Gleba é de aproximadamente 
43.958 hectares em sua matrícula, grande parte não foi titulada aos ocupantes, portanto, pertence à União 26. 
No ano 2013, Santo Inácio teria 170 hectares de mata, porém as imagens atuais revelam que uma parte 
importante já foi desmatada. O contexto histórico datado do período de 1960 foi descrito pela liderança 
José Cambará, cuja fala foi cedida à Fernández (2021, p. 97):

Del 64 nosotros vivíamos en una comunidad que se llama San Ignacito, de aquí de 
Fortuna da 33 kilómetros. Era una región litigiosa, ahí: “aquí es Brasil”, “aquí es Bolivia”, 
y quedaba una confusión que ni Bolivia, ni Brasil tenía certeza. Y en el 64 teve casi 
una revolución entre Brasil y Bolivia; entonces cuando vinieron el canciller boliviano, 
brasilero, hicieron un acuerdo dentro de esa comunidad en donde yo nací, en donde 
brasilero, ni boliviano, tenía que poner ley hasta que paso el límite de la divisa Brasil-
Bolivia. Y ahí quedó. En el 70 fue pasando la divisa, y en la comunidad en donde yo viví 
pasó la divisa, y quedaron unos 5 kilómetros en el Brasil, y ahí fue otro acuerdo. Vinieron 
los bolivianos, y dijeron que a los que se sentían bien que podían quedarse, y los que se 
sentían mal le daban otra comunidad, que se llama: San Nicolas del Cerrito, Bolivia. “Allá 
pueden ir los que se quieran repatriar”, decían. Y entonces, vinieron las autoridades 
brasileras y nos dijeron: “ustedes son de descendencia boliviana, pero de aquí en 
adelante cada uno tiene derecho de documentarse para recibir las leyes del Brasil. Lógico 
que los que están de acuerdo, vamos a llevarles a hacerles la documentación como 

26. Informações disponíveis no Sigef – Sistema de Gestão Fundiária (sigef.incra.gov.br). Inseridas entre 2012 e 2013, durante as medições 
georreferenciadas pelo Programa Terra Legal, ligado ao MDA (Ministério do desenvolvimento Agrario.	



116 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

brasileros”. -Tá bien. Yo debía estar de unos 18 años, ya. En el 74 fui y saqué el registro y 
serví en el cuartel en Cáceres. En el 76, y en ese intervalo en la comunidad que vivíamos, 
el ejército midió ese pedazo para hacer una tierra del ejército, 100 hectáreas y ahí nos 
dieron otro. (Entrevista com José Cambará, Cacique Nova Fortuna, julho de 2020. In: 
FERNÁNDEZ, Stephany Giovanna Paipilla, 2021, p. 97).

A memória oral de Miguel Parabá de Nova Fortuna descreve que em Santo Inácio havia mais 
de 450 pessoas organizadas em grupos familiares distintos distribuídos por ruas, lembrou que nas 
primeiras ruas se estabeleceram os membros da família Cambará. Havia um quartel e uma escola 
chamada Duque de Caxias, transferida para Palmarito. O seu relato recorda ainda a existência de uma 
nascente e de um cemitério construído na direção da estrada, onde estão sepultados os ascendentes 
de Nova Fortuna e afirma a possibilidade de se encontrar vestígios de uma cruz e um esteio da antiga 
escola que fazia divisa com a antiga fazenda Bonança.

Miguel Parabá trabalhou desde os dez anos de idade na fazenda Bonança, de José Alves (Tripa), 
natural de Paraguá (Bolívia). Lá o seu trabalho consistia em alimentar os porcos, as galinhas e os 
peões. O fazendeiro buscava pessoas de Santo Inácio para trabalhar na fazenda e as transportava em 
um caminhão. Na fazenda havia 67 pessoas que trabalhavam por tarefa e oito cruzeiros, valor com o 
qual compravam roupas e mercadorias.

A estrada que dá acesso a Santo Inácio sofreu intervenções do fazendeiro Sidnei Bordune, que 
se apresentou como o novo proprietário das terras. A mudança no percurso nos confundiu e, por 
alguns minutos ficamos perdidos, mas foi possível contar com informações de alguns homens que 
encontramos na estrada. O desvio dificultou o trânsito das famílias que agora necessitam percorrer 
trajetos mais longos para chegar à escola de Palmarito e, também à cidade, para comprar alimentos 
no mercado e utilizar os serviços de saúde. Nas proximidades de Santo Inácio, vive Carmelo Garcia 
e cinco famílias em um sítio obtido como pagamento dos serviços prestados ao fazendeiro, mas o 
lugar não foi o que teriam reivindicado, pois uma parte é formada por brejo, ambiente que dificulta 
o manejo de roças.

Logo que as famílias saíram de Santo Inácio, pressionadas pelo processo de regularização 
fundiária na fronteira, se deslocaram para San Nicolas del Cerrito27, Bolívia e também para Nova 
Fortuna, Brasil. Durante o trabalho de campo atravessamos a fronteira Brasil/Bolívia e fomos a San 
Nicolas del Cerrito onde vive parentes consaguines de famílias de Nova Fortuna e dos Pachurí, 
provavelmente da Bocaina.  

A comunidade San Nicolas del Cerrito está localizada a dois quilômetros de distância do 
território brasileiro e 20 km de Nova Fortuna onde vivem famílias aparentadas daquelas de Nova 
Fortuna. Nessa localidade não há energia elétrica, apenas um gerador e a água consumida vem de um 
poço manual e baldeada com vasilhames até a moradia. Há pessoas que se deslocam semanalmente de 

27. A área pertencia à congregação cristã católica de San Ignácio de Velasco e foi doada pela Igreja à população local. Teve sua demarcação 
e titulação realizada pelos órgãos nacionais na data de 11 de janeiro de 2010. Atualmente, representa uma área de 2543, 312 hectares. A 
comunidade não se distingue como indígena, mas como campesina. Possui uma estrutura interna de organização política semelhante às 
implantadas pelos jesuítas nas missões. Lá existe uma casa designada Casa de los Bastões, onde ficam todos os instrumentos administrativos; 
é um espaço de reuniões. A diretoria que coordena a comunidade é denominada cabildo, tradicionalmente é formada por doze membros. Na 
comunidade San Nícolas del Cerrito, o cabildo é organizado por seis membros: primeiro cacique geral; segundo cacique (autoridade máxima 
da comunidade); um secretário (responsável pela escrita e documentações); um tesoureiro (encarregado de organizar o setor financeiro); 
e dois bocais (mensageiros de reuniões, de eventos e responsáveis por outros recados). (Costa, D. S.; Souza, C. A.; Castrilon, S. K. I ,2018, 
108)	



117Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Nova Fortuna para San Nicolas del Cerrito, levando produtos dos sítios para serem comercializados, 
entre eles, mandioca, rapadura, abóbora, melancia. Não há uma feira destinada ao comércio de 
produtos, mas de porta em porta ou durante os torneios de futebol. 

A comunidade é formada por uma praça quadrangular com a igreja católica no centro, erguida 
ao padroeiro São Nicolau, para quem realizam a festa patronal tradicional no dia seis de dezembro·. Há 
somente uma igreja católica, pois a comunidade não aceitou que a evangélica ali se estabelecesse. Há 
um pequeno cemitério no perímetro da estrada e próximo a uma mata, os túmulos estavam com flores 
e a estrutura bem conservada. A relação entre Nova Fortuna e San Nicolas del Cerrito, ocorre também a 
partir das festas tradicionais, quando as famílias de Nova Fortuna procuraram em Cerrito músicos para a 
realização de danças e cerimônias.  

Figura 45. Mapeamento do Território de Nova Fortuna 

60°22'0"W

60°22'0"W

60°24'0"W

60°24'0"W

60°26'0"W

60°26'0"W

60°28'0"W

60°28'0"W

60°30'0"W

60°30'0"W

60°32'0"W

60°32'0"W

60°34'0"W

60°34'0"W

15
°6

'0
"S

15
°6

'0
"S

15
°8

'0
"S

15
°8

'0
"S

15
°1

0'
0"

S

15
°1

0'
0"

S

15
°1

2'
0"

S

15
°1

2'
0"

S

15
°1

4'
0"

S

15
°1

4'
0"

S
60°22'0"W

60°22'0"W

60°22'20"W

60°22'20"W

60°22'40"W

60°22'40"W

60°23'0"W

60°23'0"W

15
°1

2'
40

"S

15
°1

2'
40

"S

15
°1

3'
0"

S

15
°1

3'
0"

S

Comunidade Nova Fortuna

Í
Território Chiquitano: comunidade Nova FortunaComunidade Esperancito

Rio Turvo

Fortuna Velha

Comunidade Nova Fortuna

Comunidade antiga 
El Osso

Bolivia

F

Legenda

casa

Mangueira

Roça

Cemiterio

Igreja

Coleta barro

Estrada

0 1 2 3 40,5
Km

1:20.000
Bolívia

PROJETO NOVA CARTOGRAFIA SOCIAL DA AMAZÔNIA

Megaprojetos em Implantação e Impactos na Soc. e Natureza
Equipe de Pesquisa: Antonio João C. Fernández, João Ivo Puhl, Solange Ikeda 

Castril lon.
Levantamento de dados: Cacique Odílio José Cambará, Carmem Porché

Oficina de Mapas realizada nos dias 25 a 27 de março.

Fontes: Croqui elaborado pela comunidade N. S. Aparecida Osbi; 

localização de pontos por imagens georreferenciadas; IBGE.

Escala: Mata do território 1:90.000

Sistema de Coordenadas Geográficas – SIRGAS 2000.

Fonte: Boletim Informativo n. 11. Identidade Chiquitana. Luta pelo Direito ao Território (Set. 2022).



118 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A Fortuna Velha, o Extrativismo e a Nova Fortuna

A história recente dos Chiquitano foi narrada pelos anciãos de Nova Fortuna a partir do extrativismo 
da borracha. Havia homens contratados por patrões da borracha, que se dirigiam às comunidades 
chiquitano e dali os levavam durante meses para os seringais. Além disso, seguiam por uma estrada que 
ligava Cussi, uma antiga comunidade chiquitano, à Fortuna Velha e desta à Esperancita (Bolívia), localizada 
na beira do rio Turvo, lugares privilegiados para exploração de seringais nativos, cuja prática exigia dos 
chiquitano a confecção de “borocas”28 que servia para transportar a roupa e a rede do seringueiro; do 
outro lado da mata, ocupavam-se de manejar roças de subsistência, a pesca e a caça de subsistência. 

O ancião Miguel Parabá narrou que no lugar denominado “Fortuna Velha” havia uma mata com 
barracão para exploração da seringa onde, posteriormente, as famílias construíram moradias para trabalhar 
por conta própria. A mata de dez mil hectares é cortada pelo rio Turvo que nasce no Parque Estadual da 
Serra de Ricardo Franco (Brasil) e adentra a Bolívia. Todo o território está situado na Gleba Turvo que, em 
sua matrícula é citada 25 mil hectares em nome da União, mas ainda não se sabe o quanto do total dessa 
área está documentado29. 

As famílias que viviam em Fortuna Velha estavam integradas com área de  mata do entorno, pescavam, 
caçavam para a subsistência, coletavam frutos e manejavam roças. O motivo da saída da Fortuna Velha 
para o Santo Inácio foi narrado a partir dos ataques sofridos pelos Nambikwara. Entretanto, o estudo não 
teve condições de se aprofundar nesse argumento. Na área de mata havia lagoas como a de São Sebatião 
e Birigui. O lugar da aldeia se transformou no retiro da fazenda Pessoê, com duas casas de alvenaria, gado 
e pasto, e os chiquitanos enfatizam que há vestígios de uma antiga estrada que não desapareceu e um 
cemitério dentro da mata que comprovam a veracidade nos relatos (cacique José de Odilo Cambará. In: 
Boletim Informativo, nº 11, p. 26, 2022).

A Esperancita está situada à margem do rio Turvo, do lado boliviano, e desse lugar procederam 
algumas famílias aparentadas às famílias de Nova Fortuna. O trânsito das famílias entre Nova Fortuna 
a Esperancita ocorria no período da seca, por uma estrada que foi desativada pela fazenda Pessoê (25 
km). Os antigos proprietários da autorizavam o acesso, mas os atuais proíbem os deslocamentos das 
famílias que, atualmente, precisam percorrer 80 km. As famílias que viveram em Esperancita trabalharam 
nos seringais nativos e fabricavam “poncho, capa e bolacha” da seringa em troca de roupas e mercadorias 
(alimentos). 

Há uma igreja católica chamada Boa Esperança, cuja padroeira é festejada no dia 18 de agosto com 
chicha e música. As quatro famílias de Esperancita hoje vinculadas a Nova Fortuna plantavam mandioca, 
milho, arroz, cana de açúcar e fabricavam rapadura, farinha e chicha de milho, sendo o extrativismo da  
pesca e a coleta do mel práticas freqüentes. 

As famílias que assumem a identidade Chiquitano reivindicam a abertura da estrada por dentro 
da fazenda, ou uma nova estrada que poderia passar por dentro da reserva de mata, situada ao longo 

28. O termo “boroca” do seringueiro é um tipo de bornal “encalchado” (reforçado) com o leite extraído da seringueira num processo de 
defumação que gera um aspecto de couro. As borocas e outros utensílios “encalchados” eram comumente produzidos e serviam para serem 
levados à mata sem correr o risco de molhar, resguardando, assim, a integridade dos produtos levados para o trabalho pelos seringueiros 
(https://uc.socioambiental.org/es/noticia/183276).	

29. Informações disponíveis no Sigef – Sistema de Gestão Fundiária (sigef.incra.gov.br). Inseridas entre 2012 e 2013, durante as medições 
georreferenciadas pelo Programa Terra Legal, ligado ao MDA(Ministério do Desenvolvimento Agrário).	



119Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

do rio Turvo. Além disso, compreendem que o seu território tradicional está circunscrito pelas áreas de 
Esperancita (do lado brasileiro), Nova Fortuna e Santo Inácio.

A Nova Fortuna foi estabelecida na década de 1960, e o mais antigo habitante possuía sobrenome 
Massarí ou Massai, oriundo de Santo Inácio. Após ter chegado à localidade, recomendou aos demais 
residentes que procurassem a prefeitura de Vila Bela da Santíssima Trindade para obter informações sobre 
como proceder para permanecer na terra, se havia algum documento que pudesse assegurar a posse. 
Naquela ocasião, representava a autoridade responsável para emitir os documentos de posse da terra. A 
prefeitura defendia a construção de uma escola agrícola no local e o seu representante argumentou que as 
famílias poderiam cultivar somente “lavoura branca” (milho, mandioca e arroz), mas se o projeto da escola 
se efetivasse, as famílias deveriam sair da terra. 

No lugar houve um trabalho intensivo de evangelização do pastor e missionário Gustavo Adolf 
Bringsken, pai de André Bringsken, atual prefeito de Vila Bela da Santíssima Trindade, que se estabeleceu na 
fronteira e construiu uma casa destinada a cultos cristãos.  O pastor chegou ao Vale do Guaporé na década 
de 1950, com ações junto a Missão Cristã do Brasil e começou o trabalho de evangelização dos Chiquitano, 
dos Nambikuara e dos Quilombolas.

Nossos interlocutores afirmaram que o pastor Gustavo identificava Nova Fortuna como “aldeia” e 
afirmava que o seu trabalho seria o de “evangelizar e amansar indígenas”, esta fala resultou no afastamento 
de muitos fiéis que migraram para outra igreja instalada posteriormente no local, por que não se 
reconheciam como indígenas. Atualmente a igreja Assembléia de Deus aglutina mais fieis na localidade, 
contudo há um casal de Nova Fortuna da Missão Cristã que trabalho com o pastor e continuou o trabalho 
de evangelização em sua própria moradia. A casa religiosa que pertencia a Missão em Nova Fortuna foi 
cedida para a instalação de um posto de saúde. É possível observar algumas dessas casas abandonadas na 
fronteira ou, ainda, que foram destinadas para outros fins

Entre os anos de 1993 a 1996, onze famílias de Nova Fortuna, sofreram tentativas de expulsão da 
terra e se mobilizaram e realizaram várias ações para permanecerem no território. O grupo acampou na 
praça central da cidade de Vila Bela da Santíssima Trindade. E, dessas onze famílias, cinco participavam do 
sindicato de trabalhadores rurais e decidiram reivindicar o apoio junto ao presidente do sindicato e do 
prefeito. 

Há diferentes versões que explicam a tentativa de expulsão das famílias de Nova Fortuna. Uma versão 
diz que teria sido a denúncia de desmatamento da área por sitiantes residentes e a outra afirma que 
algumas famílias não pagaram o imposto devido e, em razão disso, o prefeito encaminhou uma carta para 
a desocupação da área. Será necessário investigar com mais profundidade esse processo fundiário que 
envolve Nova Fortuna, a prefeitura, as famílias e as lideranças locais. 

O grupo seguiu mobilizado e contou com o apoio do presidente do sindicato que articulou junto 
ao INCRA ações para que o problema fosse solucionado. Após acordos e negociações, a equipe local do 
INCRA demarcou lotes de 100m x 250m. No primeiro mandato do prefeito Wagner Vicente da Silveira, 
houve um projeto de transformação da Nova Fortuna em uma Agrovila, cujo tamanho seria o de 50m x 
80m. O documento foi registrado em cartório e depois entregue ao prefeito para que assinasse30. 

30. Essas informações foram obtidas por fontes orais junto aos membros que participaram desse processo histórico. Não foi possível obter 
informações oficiais por parte do INCRA nem da Prefeitura de Vila Bela da Santíssima Trindade.	



120 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A saúde e as dificuldades para o acesso a água  

O posto de saúde de Nova Fortuna está localizado ao lado da escola municipal e da igreja católica, no 
perímetro da estrada principal da parte baixa, antes do córrego e do poço d’água que abastece as famílias 
do lote coletivo. Há dois profissionais uma técnica de enfermagem e um agente de saúde que prestam 
atendimentos cotidianos das 7 às 11 horas e das 13 às 17 horas. O atendimento do médico e da enfermagem 
ocorre, geralmente, na segunda semana de cada mês com consultas, preventivo de câncer de cólon do 
útero e vacinas.

Segundo a técnica de enfermagem, que atua no posto de saúde, desde 2014, os serviços emergenciais 
são prestados pela sua “iniciativa e generosidade”, pois não há abono nem ajuda de custo para o trabalho. 
Há uma ambulância em Palmarito que atende Cantão, Matão, Palmarito e Nova Fortuna. De Palmarito a 
Nova Fortuna são, aproximadamente, 42 km de distância e a ambulância poderá despender mais de 50 
minutos até a localidade Nova Fortuna e, ainda, poderá levar mais duas horas e trinta minutos para a sede 
urbana de Vila Bela da Santíssima Trindade, se a estrada de terra estiver ruim (período de chuva), mas 
apenas uma hora e 30 min. se a estrada estiver em boas condições (período de seca e com manutenção).  

A técnica ressaltou que há boas perspectivas para que a localidade receba uma ambulância nova com 
atendimento exclusivo às famílias de Nova Fortuna e de Bocaina/Nossa Senhora Aparecida, por causa do 
apoio de um político da região. No assentamento Seringal há um posto de saúde e outro em Palmarito, os 
técnicos que atuam nesses locais possuem cargos de confiança da prefeitura. 

O posto de saúde de Nova Fortuna atende aproximadamente 58 famílias da localidade e das fazendas 
Pessoê, Cassulé, Moinho, Jatobá, Berigui, São Sebastião, Periquito, Palmeira, Guaporé, Limão, Escalibu, 
Cristina/Poço das Emas, Sonho Real, Tucano, Sílvio Santos. Outras dezesseis fazendas são acompanhadas 
pela técnica de Palmarito. 

Há reclamações das lideranças contra o agente de saúde por desatenção aos doentes e não realização de 
visitas programadas. Embora o agente tenha sido solicito em nos receber, identificamos que não efetua o registro 
sistemático dos atendimentos, nem mesmo as doenças que acometem as famílias. Mesmo assim, ressaltou que 
muitas famílias na fronteira não possuem documentos, condição esta que inviabiliza o seu cadastro no SUS.  

Os relatos apontaram que cinco famílias estão em condições de vulnerabilidade e que a equipe 
médica atende apenas uma vez por mês, chega às dez horas e finaliza o trabalho ao meio dia, desse modo, 
não completa os atendimentos necessários. 

A técnica afirmou que as principais doenças que acometem as famílias são a diarréia e a infecção 
urinária e que os trabalhadores consomem pouca água, argumentou que “não sentem sede porque boleiam 
a coca e a umedecem na boca para extrair os nutrientes da folha enquanto trabalham”. Entretanto, durante 
o trabalho de campo não observamos o consumo de folha de coca pelas famílias nas comunidades, apenas 
casos esporádicos por trabalhadores na estrada. 

Outros problemas são os acidentes de motocicletas, pessoas com diabetes e a hipertensão dos 
idosos, há também um caso de epilepsia, condição que exige medicamento de uso contínuo cujo pedido é 
efetuado no final do ano e regularizado no mês de maio; a técnica é responsável por buscar o medicamento 
na sede urbana de Vila Bela da Santíssima Trindade e todo mês deve oficializar os pedidos.  

Além desses problemas, a técnica apontou a violência de gênero contra mulheres e estupro de 
vulneráveis por parentes, resultando muitas vezes na gravidez indesejada; há mulheres que não realizam o 



121Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

pré-natal com os profi ssionais da saúde e revelam a gravidez somente na semana do nascimento do bebê. 

A técnica expôs a sua preocupação com os jovens de Nova Fortuna que no seu ponto de vista é 
rota do tráfi co de drogas e que os jovens estão vulneráveis, com poucas atividades a serem realizadas na 
comunidade, de que há apenas um campo de futebol, lazer insufi ciente para atrair e direcioná-los para o 
uso produtivo e criativo do tempo.  A escola foi citada como um lugar importante, porém as atividades e 
as aulas, na ocasião, foram reduzidas para um único período.

A qualidade da água foi avaliada como ruim; no período das chuvas os casos de diarréia aumentam 
em crianças e adultos – “a água parece leite”, afi rmou a técnica. A parte baixa é ocupada pelos sítios, áreas 
cercadas com arames, com poços privados, portanto, não sofrem nem com a distribuição nem com a falta de 
água potável. O lote coletivo está na parte alta formado por quarenta e seis moradias abastecidas por apenas 
uma rede de água fornecida por um único poço construído na parte baixa, próximo de um córrego que se 
forma no período das chuvas. A água é bombeada até uma caixa d’água e dali distribuída para as moradias. 

Nova Fortuna possui um “cuidador da água”31  responsável para ligar a bomba do poço, verifi car 
vazamentos, consertar encanamentos e que recebe R$ 500,00 mensais pelos serviços prestados. A 
prefeitura paga os gastos com a energia elétrica que garante o funcionamento da bomba do poço e, 
ao longo do dia (5 h, 9 h, 15 h), o cuidador se desloca até o local onde está instalada a bomba, liga o 
aparelho que lança água à caixa d’água que será distribuída às moradias. Um dos problemas recorrente são 
o acúmulo de sujeira que se acumula na caixa e o entupimento do encanamento. O cuidador disse que no 
lote do José Cambará foi construído um poço artesiano no valor de R$ 8.000,00, mas a água fi cou salobra 
e imprópria para o consumo. 

Figura 46. Poço 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt24/02/2023.

31. Termo de identifi cação para o responsável pelo abastecimento da água no lote coletivo. De acordo com o cuidador são 400 litros utilizados 
por moradia e, aproximadamente, 30 mil litros de água por dia. 



122 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 47. Quintal com plantio de banana  

Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 24/02/2023.

A Escola Municipal de Ensino Fundamental de Nova Fortuna

A Escola Municipal de Nova Fortuna oferece Ensino Infantil e Ensino Fundamental. Em 2023, a 
unidade escolar matriculou 81 estudantes e, no ano de 2022, registrou a formação de 115 estudantes. Já o 
Ensino Médio é ofertado na Escola Municipal Dom Antônio Rolim de Moura, localizada no assentamento Seringal 
32 em uma sala anexa à Escola Verena Leite de Brito (Escola Quilombola). A prefeitura disponibiliza um 
ônibus escolar, terceirizado, que realiza o deslocamento de estudantes da comunidade e das fazendas 
circunscritas à Nova Fortuna. A unidade dispõe ainda do espaço para encontros e reuniões da Associação 
de Desenvolvimento da Nova Fortuna, criada em 2009 e presidida por Waldi Jermias Sespepe. 

Marlene Nunes Doria dos Santos é professora e coordenadora da escola, há oito anos, tendo 
migrado com a família de Santo Inácio aos sete anos. Essa professora relatou que a escola possui cinco 
professores (as), uma faxineira e uma merendeira; os cursos são ministrados no período matutino, e os 
projetos culturais estão vinculados a temas como a “consciência negra, a cultura de matriz africana, a 
tecnologia dos diferentes povos, o artesanato e o “resgate da cultura chiquitano”, por meio da alimentação 
e da fabricação da chicha. Mesmo assim, a professora argumentou que em Nova Fortuna enfrentam 
classifi cações e estereótipos pejorativos com o uso dos termos que afi rmam que “indígenas são porcos e 
sujos”. 

A língua Chiquitano e suas artes não fazem parte do currículo da escola, mas é importante registrar 
que há falantes dessa língua como as anciãs Maria Paticu Algaranha (Nova Fortuna) e Manoela Durã 

32. Sobre a identidade Chiquitano na Escola do Assentamento Seringal, ver o estudo de FERNÁNDEZ, Stephany Giovanna Paipilla, 2021, p. 
131). 



123Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

(mudou para Palmarito).  A anciã Maria Paticu Algaranha, de noventa anos de idade, viveu em San Nicolas 
del Cerrito e possui deficiência visual, mas é acompanhada por uma sobrinha. 

A sua moradia é composta por apenas um quarto e, não muito distante dali, moram seus dois filhos, 
Laura Algaranha Lima e João Algaranha Paticu. É possível avistar de sua casa os tetos das habitações deles. 
A mulher narrou, saudosa, os tempos quando bailava nas festas de Carnaval, Chovena e Martes de Carnaval. 
Disse que “o carnaval é alegre, mas quando enterram o boneco choram muito sobre a sepultura, pois não 
sabem se vão alcançar outro ano”. E pronunciou diferentes termos na língua chiquitano. 

 
Figura 48. Anciã Maria Paticu Algaranha falante da língua materna 

 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 24/02/2023.



124 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 49. Entrevista com a anciã e liderança da comunidade  

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 24/02/2023.

A escola serve uma refeição às nove horas da manhã como arroz, feijão e carne, cujos produtos são 
enviados da sede urbana de Vila Bela da Santíssima Trindade. A água consumida pelos estudantes vem 
de um poço simples, instalado no espaço da cozinha da unidade. O calendário escolar é marcado pela 
principal festa que acontece no dia sete de setembro, com desfile, fanfarra e churrasco, patrocinado por 
doadores locais e/ou fazendeiros; nesse dia as famílias são mobilizadas a participar e comerem juntas. 

Os principais problemas relatados pela coordenadora são a falta de profissionais capacitados, a não 
permanência de professores na localidade; a ausência de moradia que garanta a permanência deles; e o 
fato de que há estudantes que concluem o Ensino Médio e não continuam a formação superior; a SEDUC já 
cogitou fechar a escola por falta de professores capacitados e de número insuficiente de estudantes para 
a abertura das turmas. 

Há crianças que estão fora da escola por falta de documentos. A coordenadora apontou que quase 
90% da população trabalha em fazendas e há famílias sem registros de identidade como Certidão de 
Nascimento, RG, CPF, Carteira de Trabalho. Na região, há entradas e saídas de famílias com crianças que 
acompanham os seus pais em deslocamentos das comunidades bolivianas para trabalhar em fazendas no 
Brasil. 



125Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

O grupo de mulheres e as novas costuras

O grupo das mulheres costureiras de Nova Fortuna foi criado em 2022, com o apoio da OPAN, 
configurando-se em uma organização de famílias que assumem a identidade Chiquitano.  Atualmente o 
grupo é formado por quinze mulheres que se reúnem para costurar e produzir materiais com a expectativa 
de reduzir os seus gastos com roupas, melhorar a renda e fortalecer o acesso a outros projetos.

Os materiais são fabricados com as máquinas e os tecidos disponibilizados pelo projeto da OPAN. Ao 
longo de dois meses as mulheres produziram o total de sete almofadas, sete bolsas, trinta e nove tapetes 
e um lençol. Os trabalhos foram também confeccionados com retalhos coloridos adquiridos pelo projeto. 

A coordenadora do grupo de mulheres é a Elenir Cebalho e os principais resultados já apontam para 
o fato de que as mulheres deram muita importância ao processo de aprendizagem, por meio do qual “uma 
ajuda a outra na arte na costura”. As mais jovens estão aprendendo com as mais experientes, reconhecidas 
na pessoa da Inácia Urtado Pedraça e Elenir Sebalhe Gonçalves. Há no grupo antigas tecelãs que fabricavam 
fios do algodão branco e do marrom para tecer redes de dormir.

Figura 50. Rodas de conversa com mulheres de Nova Fortuna

Fonte: Trabalho de campo, Paulo, 24/02/2023.



Figura 51. Mulheres de  Nova Fortuna apresentam os seus trabalhos as famílias e a OPAN 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt, 24/02/2023.

Figura 52. Mulheres de  Nova Fortuna  recebem apoio de maquinas de costura da  OPAN 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt , 24/02/2023.



127Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 53. Mulher participa de reunião e do grupo de mulheres com os fi lhos

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt , 24/02/2023.

Durante a reunião o cacique José Odilo Cambará propôs a criação de um nome que pudesse identifi car 
o grupo de mulheres, tendo em vista que, futuramente, o grupo poderá ser formalizado, garantindo desse 
modo, o fortalecimento de ações e recursos para as demais atividades. 

O nome proposto para o grupo foi inspirado no nome da organização fi nanciadora do Projeto “Manos 
Unidas” e, a partir de uma leitura refl etiva, o cacique e a sua esposa propuseram que o nome do grupo 
fosse “Mãos e Pés Unidos”. A decisão sobre o nome do grupo será mais bem discutida pelas mulheres. 

Algumas mulheres comentaram que sentiram difi culdades no início do trabalho com a costura, além 
de medo e insegurança na manipulação da máquina e da possibilidade de errar, algumas quebraram agulhas 
e se assustaram, pois de acordo com os relatos obtidos, a “costura sempre foi uma prática feita à mão e 
agora estão usando uma máquina”! – afi rmou Elenir Cebalho. Portanto, é uma experiência nova, diferente 
e desafi adora para as mulheres; 

A nova coordenadora do grupo Elenir Cebalho disse que procura manter o ânimo das mulheres para 
que não desistam e, mesmo que errem, continuem a praticar e se aperfeiçoar. Disse que até o momento 
o material produzido foi um experimento e os erros fazem parte do processo de aprendizagem, mas de 
agora em diante “não poderão errar com frequência e buscarão a perfeição”.

Para tanto, o grupo será dividido entre as que já dominam a técnica e as que ainda precisam de mais 
experiência, estas últimas contribuirão, especialmente no corte e na costura à mão, porque consideram 
que estão se aperfeiçoando e participando de um trabalho coletivo. Algumas questões foram levantadas 
pelas mulheres do grupo de costura: o que fazer com o produto fi nal da costura? Onde comercializar? 
Como garantir que se torne fonte de renda para as mulheres? Como vai funcionar a distribuição dos 
recursos adquiridos com a venda?  



128 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Uma sugestão proposta na reunião foi que as mulheres criem meios para divulgar e comercializar 
os produtos na comunidade. A coordenadora buscará apoio da Igreja Católica para vender os produtos 
nos bazares promocionais e nas festas religiosas, além de contar com ajuda de seu compadre, Agostinho 
Supepe, um sitiante e comerciante no local.

Foi possível observar que, além de aquisição de materiais, as mulheres sentem falta de mais 
interlocução e acompanhamento no desenvolvimento dos projetos, de troca de experiências sobre a vida 
familiar e sobre o trabalho. E a costura pode ser um modo de integrar essas demandas socioeconômicas 
e afetivas.

Festas, cultos e curas em Nova Fortuna

A maioria das famílias de Nova Fortuna pertence à religião evangélica Assembleia de Deus, outra 
parte é católica, e uma família pertence à Missão Cristã do Brasil.

A Assembleia de Deus é conduzida pelo pastor Onair Barbosa (não chiquitano) e um dos cooperadores 
dessa religião é o Miguel Parabá, que assume a identidade Chiquitano, foi líder católico na comunidade San 
Nicolas del Cerrito (Bolívia) e, após participar da Igreja Mundial do pastor Valdomiro Santiago, deixou de 
consumir bebidas alcoólicas e a sua esposa, que estava doente, foi curada .

Há trinta anos Miguel Parabá realiza diagnóstico e curas com as mãos e prepara remédios com 
plantas medicinais em Nova Fortuna. Este curandeiro foi iniciado em San Inácio de Velasco (Bolívia) por 
outra curandeira e orienta que, para se obter a substância curativa de uma planta é importante observar 
a parte dela que será extraída, se está posicionada na direção do sol; e, ainda, conversar com a planta ou 
com a casca da árvore que será retirada para obter a sua permissão. As principais espécies descritas pelo 
curandeiro são coletadas em seu quintal ou no entorno do loteamento. Segue abaixo o quadro com as 
descrições:

Quadro 16. Plantas medicinais e seus usos apresentados pelo pajé de Nova Fortuna

PLANTAS RELATADAS CURAS

Três pessoas Picada de cobra, doença malária, 

Folha de cajueiro Dor de barriga

Pé de vaca Coluna

Jasmim Dor de dente

Sucupira Gripe

Amendoim do campo Apêndice



129Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

PLANTAS RELATADAS CURAS

Amendoim de bugre Hérnia

Copaíba Pasmo

Sangue d’água do brejo Gastrite 

Gengibre Gripe

Babosa Câncer

Flamboiã Dor no corpo

Açafrão amarelo Inflamação

A Elenir Sevalho e a Roberta Sebalho também realizam curas e fazem o diagnóstico de doenças com 
as mãos, tendo adquirido esse conhecimento no curso de medicina tradicional realizado em Nova Fortuna. 

A outra igreja estabelecida na localidade é a católica, que festeja o padroeiro São Francisco de Assis, 
e o padre vem de Vila Bela da Santíssima Trindade duas vezes na semana para realizar missa e atividades 
sacramentais. O responsável pela coordenação da igreja é o Agostinho Supepe, ministro capacitado para 
realizar as celebrações. 

A Festa de São Francisco de Assis é realizada no dia cinco de abril na igreja católica. Os festeiros 
recebem doação de alimentos de famílias da localidade e de fazendeiros para preparar as refeições que 
serão servidas na festa. A imagem do santo foi comprada na Bolívia e, no dia do festejo, o lugar recebe 
pessoas de diferentes lugares que se deslocam de ônibus da sede de Vila Bela da Santíssima Trindade, de 
Palmarito e de Cantão. Na Fortuna Velha, as famílias realizavam a festa a São João Batista e de São Jorge, 
porém não podemos afirmar se alguma família mantém essa tradição.

Os cultivos no quintal

O quintal nos lotes coletivos de Nova Fortuna possui diferentes espécies cultivadas, tanto na parte da 
frente, quanto do fundo, entre elas, a mandioca, o jenipapo, a banana, a manga, o abacaxi, a cana de açúcar 
e as plantas medicinais, o manejo é feito com a queima de folhas secas que são reunidas em pequenos 
montes e as cinzas misturadas com a terra. 

Há famílias que arrendam lotes de outras para plantar e, depois da colheita, trocam os produtos em 
sacas como pagamento. Essa prática de arrendamento é freqüente no loteamento, mas é possível também 
verificar alguns lotes desocupados, com mato alto, sem nenhuma atividade produtiva. 



130 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

O amendoim é cultivado por ser muito apreciado como alimento e pode ser triturado juntamente 
com o milho para ser consumido em forma de suco. Pode ainda ser fabricado como a chicha ou servido 
com frango em uma sopa. O amendoim pode ser consumido como chá, após ser triturado, diluído em água 
fervida e adoçado para acompanhar um pedaço de pão. As mulheres são as principais conhecedoras desses 
preparos alimentares.

3.10 GRUPO BEIJA FLOR DE CHIQUITANO NÃO ALDEADO EM CONTEXTO URBANO

O grupo Beija Flor é organizado por famílias de chiquitano não aldeado (como se autoidentificam) 
que residem, predominantemente, no bairro Aeroporto do município de Porto Esperidião. 

O município de Porto Esperidião, com 12.176 pessoas (IBGE, 2021), é um importante polo para 
o povo Chiquitano da fronteira. Ele serve como um local de referência para assistência, educação, 
saúde, comércio, compra de produtos, moradia e alimentação. Ademais, há uma rede de parentesco e 
compadrio que formaliza as relações entre as famílias, oriundas das aldeias e comunidades da fronteira 
Brasil-Bolívia.

Francelina Chue Poquiviqui coordena o grupo Beija Flor há quatro anos, com o objetivo de promover 
ações, realizar projetos e valorizar os saberes e a produção da cultura Chiquitano. O fundador do grupo foi 
seu pai, Antônio Maconho Poquiviqui, que deu nome ao grupo. Os membros da família Poquiviqui foram 
os primeiros a realizar atividades voltadas para produção de potes e panelas de argila no bairro, com dona 
Angelina Chué Poquiviqui, artesã e viúva de seu Antônio M. Poquiviqui, à frente. O Carnaval, Curussé, é uma 
importante festa organizada pelo grupo Beija Flor, desde o seu inicio de sua constituição até os dias atuais.  

A fabricação de potes e panelas na cidade difere da produção de potes e panelas produzidos nas 
aldeias e comunidades, afirma Angelina Chué Poquiviqui. A “argila preta”, utilizada nesse trabalho, era 
coletada às margens do rio Aguapeí. Nas imediações da cidade, há uma cerâmica que doa argila, mas apenas 
em pequenas quantidades. 

Produtos de Fundo de Quintal

Atualmente são quinze mulheres que participam do grupo Beija Flor e, em 2021, empreenderam três 
feiras orgânicas, voltadas para a comercialização de diferentes produtos que foram classificados de “fundo 
de quintal”, como cebolinha, pimenta e outras plantas alimentícias cultivadas nos quintais. Além disso, 
outros produtos como jogos de tapete, roupas usadas, incluindo bolos, pão caseiro, aluá de amendoim, 
chicha de milho e queijos, todos fabricados no próprio bairro. Os produtos que sobravam eram trocados 
entre as mulheres. A feira com o tema “fundo de quintal” acontecia aos sábados, para não concorrer com 
a feira municipal, que acontece aos domingos. 

Durante a pandemia do novo coronavírus (Covid 19), o grupo recebeu apoio da Federação de 
Assistência Social e Educacional (FASE) de cestas básicas com alimentos e sementes de frutas nativas como 
pitomba, cumbaru para plantio. Outra parceria importante do grupo foi com o Sindicato de Trabalhadores 
Rurais, liderado por Agnaldo Muquissai, esposo de Francelina Poquiviqui Moconho e, ainda a UNEMAT, o 
Instituto Gaia de Cáceres e a religiosa irmã Claudete da Igreja Católica.  



131Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 54 -  Roda de conversa do grupo de mulheres do Beija Flor

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt , 24/02/2023.

As mulheres que participam do grupo Beija Flor são oriundas de diferentes localidades da fronteira 
e trazem consigo experiências e saberes que se complementam. Elas estão interessadas no projeto da 
OPAN, visando à ampliação das ações realizadas a partir dos trabalhos anteriores de cultivos nos fundos 
de quintal e sua comercialização, bem como a confecção de toalhas de crochê, a costura de tecidos, a 
fabricação de pães, bolos e bebidas tradicionais.  

Francisca Macoño Chué é cozinheira e mora no bairro Coab Nova, prepara o almoço e o jantar 
durante as festas e os eventos do grupo no bairro.

Francisca dos Santos Oliveira é oriunda da Baía Bela, próxima do Destacamento Santa Rita atualmente 
mora na Coab Nova e fabrica chicha de milho torrado, a bebida, após ser fervida é congelada para ser 
servida em diferentes ocasiões. Produz pão caseiro e fabrica tecidos com agulhas de crochê, e costura 
roupas e bonecas de pano.  

Angelina Chué Poquiviqui é natural da aldeia e comunidade São Pedro, próxima de Vila Nova Barbecho, 
na fronteira e reside há 35 anos no bairro Aeroporto. Ela atua na pastoral da criança e no ministério da 
igreja católica com autoridade para dirigir celebrações católicas e distribuir hóstias. Além disso, participa 
do grupo da terceira idade, proposta pelo CRASS. É mãe Francelina Chué Poquiviqui e a viúva de Antônio 
M. Poquiviqui. 

O lote onde reside Angelina Chué Poquiviqui está situado ao lado da igreja de Santo Antônio e a terra 
já está dividida entre os seus dois fi lhos, tendo sido adquirido como pagamento de serviços prestados a um 
fazendeiro. É nesse lugar onde realizam a festa do Carnaval, que se estende por três dias e também a festa 
de Santo Antônio, celebrado no dia do aniversário falecido esposo. 

Josefi na Urupe Massavi mora há mais de 40 anos em Porto Esperidião. É fi lha do Nicolau Urupe e 



132 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

da Clemência Muquissai Urupe, anciãos da aldeia Vila Nova Barbecho, e casada com Luiz Massavi. Os seus 
oito fi lhos residem nos municípios de Primavera do Leste e de Porto Esperidião. Atualmente mora em um 
sítio na comunidade Santa Bárbara, onde maneja uma roça com orientações das diferentes fases da  lua, 
cria animais domésticos, fabrica tapetes de retalhos e produz chicha de milho e mandioca. Após observar 
a semente de algodão marrom do povo indígena Myky, fornecido pelo Paulo Eberhardt da OPAN, disse que 
na região esse algodão é chamado de “pardo”. 

Maria Graciele Urupe Massavi é fi lha da Josefi na Urupe e reside na Cohab Nova com o seu marido e 
o sogro, ambos trabalham em fazendas. Ela argumentou que os jovens não se afi rmam como Chiquitano 
devido ao preconceito. Além disso, mencionou que não sabe fazer “chicha verdadeira”, somente a chicha 
de fubá torrado, que é adoçado, e fervido em fogão a gás.

Franciele de Paula Lima mora no bairro Aeroporto de Porto Esperidião há oito anos. É natural de 
Cáceres e atua no grupo Beija Flor desde o início de sua formação. O seu interesse com o projeto é 
melhorar a renda e reduzir os gastos com alimentos. É mãe de dois fi lhos e reside em uma casa alugada. 

Maria Eugênia Parabá é de San Manoel, localidade situada a sete km de San Matias. Trabalhou na 
fazenda Santo Antônio e, atualmente, reside na sede urbana de Porto Esperidião. É sogra de Angelina Chué 
Poquiviqui e mãe de três fi lhos, dois moram em Cuiabá e um está sob os seus cuidados, este último sabe 
tocar os instrumentos para o Carnaval Chiquitano. Maria aprendeu a fabricar vasos de cimento na fazenda 
onde trabalhou e comercializa esse produto em Porto Esperidião. 

Figura 55. Mulheres do Grupo Beija Flor 

Fonte: Trabalho de campo, Paulo Luís Eberhardt , 30/11/2022.



133Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

O Curussé para o Grupo Beija Flor

O primeiro grupo de Carnaval da sede urbana de Porto Esperidião foi o “Asa Branca”, organizado 
pela família Lopes e Massai. O seu Antônio Maconho Poquiviqui participava desse grupo, entretanto, 
houve uma ruptura, e tomou a decisão de criar um novo grupo carnavalesco e realizar a sua própria festa. 

O gripo “Asa Branca” continua mobilizando muitas famílias para a festa e tem o apoio da prefeitura 
municipal que disponibiliza a alimentação e a carne para o churrasco, servido durante o festejo. Outro 
grupo de Carnaval do município é o “Nativo”, coordenado pela família Castedo. E o terceiro grupo é o 
“Beija Flor” da família Chué Poquiviqui. 

Esses três grupos carnavalescos disputam a festa mais alegre, que se expressa tanto pelo número 
de pessoas que conseguem aglutinar quanto pela decoração, pela alimentação e pela chicha, uma bebida 
fermentada à base de milho ou mandioca. Esses são os critérios para uma boa festa, que pode ser garantida 
pelo apoio, pelos recursos arrecadados e pelo poder político dos grupos no município. 

De acordo com a nossa interlocutora, os grupos carnavalescos Asa Branca e Nativo realizam a festa 
Curussé na sede urbana, mas não assumem a identidade étnica ou indígena. As mídias sociais de Porto 
Esperidião associam o Carnaval ao povo Chiquitano com apoio do município e, mesmo assim, as famílias 
não se auto-identificam Chiquitano.  

Uma das características do Curussé na sede urbana é o protagonismo performático dos grupos. 
O grupo Beija Flor, antes do reconhecimento étnico, incluía em seu enredo de dança, o reinado com 
rei e rainha. Contudo, após sofrerem críticas dos parentes que viviam na fronteira, pela performance 
representada, e pelos temas decoloniais ministrados no Ensino Superior, o grupo decidiu mudar os 
personagens centrais da festa, no lugar de rei e rainha, por um casal de bonecos, confeccionados em 
tecido pelas mulheres do grupo. O casal tem o objetivo de alegrar os dançantes e, de certo modo, ocupar 
o lugar do rei e rainha no Carnaval. Neste caso, os jovens transformam a tradição ritual do Curussé e 
introduzem novos conteúdos diacríticos para afirmar a identidade étnica. 

Contudo, será necessário conhecer por meio de pesquisa mais aprofundada, se os demais grupos 
da cidade mantiveram os personagens rei e rainha em sua performance e quais os conteúdos inerentes 
a esses protagonistas. E, desse modo, compreender o que seria o Carnaval dos Chiquitano não aldeados. 



Figura 56. Músicos do Curussé do Grupo Beija Flor 

Fonte: Francelina Poquiviqui,  19 e 20 de fevereiro de 2023.

Figura 57. Mulher preparando Chicha para o Curussé

Fonte: Francelina Poquiviqui,  19 e 20 de fevereiro de 2023.



Figura 58. Mulher preparando o almoço para o Curussé

Fonte: Francelina Poquivique,  19 e 20 de fevereiro de 2023.



136 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 59. Mulheres do Grupo Beija Flor servindo almoço

Fonte: Francelina Poquivique,  19 e 20 de fevereiro de 2023.

A identidade Chiquitano na Cidade

O Sindicato de Trabalhadores Rurais de Porto Esperidião é considerado parceiro muito importante 
para o Grupo Beija Flor porque participa do Conselho Municipal onde são discutidas políticas públicas, 
dentre elas a moradias das famílias que vivem no município. 

De acordo com os nossos interlocutores, a Cohab Nova é um bairro onde residem 99% de 
Chiquitano. No entanto, as famílias são classifi cadas de “pobres e necessitadas” e não como “indígenas” ou 
“Chiquitano”. Já o bairro Aeroporto é ainda mais antigo que a Coab Nova, e as condições são semelhantes. 

Segundo a coordenadora do grupo Beija For, a população da cidade não aceita ser chamada de 
indígena e prefere ser identifi cada pelo termo “bugre”, por entender que esse termo remete ao de mestiço 
(mistura de branco com indígena). Além disso, considera que o indígena é aquele que vive na fronteira 
Brasil e Bolívia, os que vivem na cidade são “bugres ou mestiços”. 

Outro aspecto importante é a resistência dos povos da fronteira em aceitar que famílias da cidade 
se auto-identifi cassem como Chiquitano. Para Francelina Poquiviqui, os Chiquitano não aldeados sofrem 
preconceitos na cidade, tanto de não indígenas, que os classifi cam de “pessoas que não trabalham e que 
vivem recebendo coisas do governo” quanto de não indígenas, ao afi rmarem que aqueles que vivem da 
cidade estariam “inventando uma identidade, uma vez que não usam cocar, a não ser para algum evento 
externo ao município”. Essa crítica sobre a invenção da identidade, vinda de seus próprios parentes 
indígenas, foi rebatida por Francelina, que reconhece que o uso do cocar do povo Umutina e do povo 
Rikbaktsá pelo Chiquitano é legítimo, pois os “Chiquitano não aldeados trabalham com o conceito de 
diversidade”.  



137Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

A experiência com a roça urbana

As mulheres do grupo Beija Flor iniciaram o projeto junto a OPAN elegendo um terreno de 
aproximadamente um hectare, localizado a três quilômetros da sede urbana  para a formação de uma roça 
(21L0341084 - UTM8245423). As ações são realizadas por seis mulheres que se deslocam de carro ou de 
bicicleta para o terreno.  A área é cercada por arames e faz divisa com outra propriedade com pastagem 
cultivada e com gado dentro. Há uma capoeira e uma pequena mata com algumas espécies de madeira que 
abrigam diferentes insetos e abelhas que estavam produzindo mel. 

Figura 60: Mapa de localização do Grupo Beija Flor

 

O terreno não possui água suficiente para irrigar as mudas, sendo essa uma das principais demandas 
e preocupações do grupo, especialmente durante o período de seca. A perspectiva do grupo é criar 
alternativas para o acesso à água, para isso, estão dialogando com a Secretaria de Agricultura do município 
de Porto Esperidião para levantar a existência de uma rede de água da rua e a possibilidade de abertura de 
um poço. Há um encanamento para água e uma possível nascente no entorno do terreno,  condição que 
favoreceria a abertura de um poço. 

Além disso, houve perdas de espécies ocasionadas por pragas, como “quem-quem” e “boca-de-cisco” 
(vermelho e pequeno). As famílias de outras aldeias e comunidades têm utilizado um produto chamado 
“regente” e, ainda, o “óleo diesel”, mas o Agnaldo Muquissai, que participa do grupo e também é presidente 
do sindicato de trabalhadores rurais do município não aconselha o uso desse produto, argumentando que 
eles contêm muito defensivos químicos. 

As principais espécies manejadas no terreno são de feijão de corda, que leva cerca de duas semanas 
para crescer e, a melancia, cujas sementes vieram da Bolívia, sendo brancas e avermelhadas. As espécies 
de melancias que levam de três a quatro meses par amadurecer foram prejudicadas pelas intensas chuvas. 
A mandioca cacau foi misturada com a espécie camanducaia, com objetivo de promover experiências na 



138 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

produção de conhecimento e melhoramento genético. A camanducaia  de oito meses, é utilizada para 
realizar o cruzamento com outras espécies, a fi m de fortalecer a produção e atender ao comércio.

 O sabuguinho é uma planta medicinal e nativa na região; foi encontrado no terreno manejado 
pelas mulheres e mantido no meio da roça. Seu uso é indicado para  tratar dores no estômago, possui 
propriedades cicatrizantes, combate a diarréia e traz bem-estar ao estômago após o consumo de bebidas 
alcoólicas. Outra espécie identifi cada no terreno é o papo-de-peru, que é importante para o tratamento 
de diabetes e dores no estômago. 

O milho preto e o milho vermelho foram obtidos em Salvador, Bahia, durante um evento de agricultura 
familiar. Outra variação cultivada na roça é o milho fofo, cuja semente é manejada na aldeia Fazendinha da 
Terra Indígena Portal do Encantado e foi transportada para a aldeia Vila Nova Barbecho, onde foi entregue 
por uma parenta a dona Angelina Poquiviqui do Grupo Beija Flor. É importante acompanhar a dinâmica 
das redes de acesso e troca de sementes nas aldeias e delas à área urbana. O maxixe é também nativo na 
região e a abóbora cambotian, a paulistinha, a comum e a cana-de-açúcar, também estão sendo cultivadas.

A Angelina Chué Poquiviqui afi rma que a comensalidade é uma prática muito importante para os 
Chiquitano. Cada pessoa leva para o terreno onde manejam a roça chá, café, bolo, chicha e, na hora do 
descanso, sentam-se e comem juntos, conversam e se divertem. “Todos os dias levam a chicha para o 
trabalho na roça”, disse dona Angelina Chué Poquivique. 

O grupo também solicitou à OPAN uma placa informativa com nome do grupo de mulheres e da instituição 
apoiadora, a ser fi xada na entrada do terreno, a fi m de orientar o acesso ao espaço e o projeto de manejo de roça 
urbana. Para isso, pensam em criar uma logomarca do “Grupo de Mulheres Chiquitano Não Aldeadas” e estão  
levantando o interesse de outras mulheres não indígenas em participar do grupo durante a festa do Curusé.

Figura 61. Mulheres do grupo Beija Flor na capina

Fonte: Francelina Poquiviqui,  2022.



Figura 62. A comensalidade no trabalho com a roça

Fonte: Francelina Poquiviqui,  2022.

Figura 63. Produtos da roça do Grupo Beija Flor

Fonte: Francelina Poquiviqui, 2022.



140 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

No entorno do terreno há uma mata com a madeira ipê, recomendada para a fabricação de pilões, 
que servem para amassar (moer) o milho ou a mandioca para o preparo da chicha. Com o embirucú, 
confeccionam uma seda, uma espécie de corda, além de gamelas e cochos, utensílios que acondicionam 
alimentos para animais. Utilizam também o açoita-cavalo e o jacarandá (da flores roxas e  azuis), para 
fazer cabos de machado tradicional. Além dessas madeiras, há uma área de capoeira já recuperada. 

Uma nova gradeação será necessária na parte lateral do terreno, considerando que o mato cresceu 
e cobriu o milho cultivado. O Paulo Eberhardt, indigenista da OPAN, sugeriu o cultivo de leguminosas em 
todos os espaços para suprimir o mato e nutrir a terra. Ele orientou a evitar o uso da roçadeira de fio e 
da lâmina, por serem difíceis de controlar da máquina e, além disso, violentas e perigosas. 

As mulheres semearam no terreno quarenta pacotes de sementes para hortaliças, adquiridas 
em um mercado agropecuário de Porto Esperidião, contudo, nenhuma semente se desenvolveu. Elas 
levantaram a hipótese de que as sementes estavam estragadas ou de que a terra não era apropriada para 
as hortaliças. A horta foi cercada com estacas de madeira verde que brotaram. Embora as sementes 
não tenham germinado, as madeiras brotaram, surgindo a perspectiva de utilizarem essas mudas para  
reflorestamento. 

Os resultados preliminares do projeto foram apontados pelo grupo de mulheres e pelo representante 
do Sindicato de Trabalhadores Rurais nos seguintes aspectos: empoderamento das mulheres, ações 
terapêuticas para aquelas que estão em luto pela morte de parentes durante a pandemia de COVID-19, 
novas parcerias com órgãos municipais, convites para participar de feiras orgânicas, a possibilidade de 
apoio de um micro-ônibus para o deslocamento das famílias até a roça urbana, a ampliação da área para 
o plantio de mais espécies em outro local, a realização de experimento com o plantio de feijão na lua 
certa e com o preparo da terra (gradeada), além da avaliação da política para a agricultura desenvolvida 
por povos indígenas e da compreensão do papel da FUNAI em relação ao DAF.

O manejo da roça na área urbana pelo grupo Beija Flor potencializou a participação das famílias 
engajadas na primeira edição da Feira de Produtos Orgânicos do município de Porto Esperidião. Cada 
produto foi preparado e exposto na feira com uma etiqueta de identificação que informava o valor 
cobrado e o nome do produtor. Entre os nomes estavam: sabão de álcool, de limão e de mamão; 
chicha de milho, bolo de arroz tradicional, chocolate de amendoim, cebolinha, pimenta de cheiro, pizza, 
mandioca e baquité, confeccionado por Florêncio Urupê, da aldeia Vila Nova Barbecho. 



141Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Figura 64. Mulheres na feira de produtos orgânicos de Porto Esperidião

Fonte: Francelina Poquiviqui,  10/03/2023

A coordenadora do grupo Beija Flor, Francelina Chué Poquivique, afirmou que o projeto desenvolvido junto a OPAN 
foi muito participativo. Durante a festa do Curussé houve divulgação da instituição, e os participantes ficaram curiosos 
para conhecer o apoiador da festa. A doação de R$ 2.000,00 para aquisição de alimentos destinada à comensalidade que 
acontece no Carnaval não foi suficiente, e outras famílias contribuíram com produtos para o preparo do almoço gratuito 
na cidade. A dona Josefina Urupe Massavi, colaborou com 40 kg de abóbora de sua roça para Curussé. 

A perspectiva futura das mulheres é trabalhar com material reciclado como sacolas, papel, publicações 
de campanha política, entre outros. Esse material será reaproveitado para fabricar bonecas indígenas com a 
máquina de costura adquirida com recursos do projeto. Para o desenvolvimento desse trabalho estão envolvidas 
cinco mulheres e, uma das regras é não comprar produtos de outras pessoas, mas do próprio grupo. Elas já não 
compram pães, bolos, cheiro verde, bolos, bebidas nem tecidos, porque já são produzidos pelo próprio grupo. 

O grupo Beija Flor recebeu o convite para participar de um “Festival Rural” que acontecerá em Brasília, 
pois está inserido no Programa Biosfera do Pantanal, Comitê de Bacia Hidrográfica, articulado pelo Instituto 
Gaia. A coordenadora do grupo propõe levar chicha de milho e chicha de amendoim. O evento objetiva a troca 
de experiências e de diferentes sementes, cujo tema será “cores e sabores.



142 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano



143Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

4.	 Atores, relações e instituições 
junto ao povo Chiquitano

O povo Chiquitano tem realizado atividades e projetos em parceria com diferentes organizações 
governamentais e não governamentais, com objetivo de atender às demandas e reivindicações das famílias 
que vivem na fronteira Brasil/Bolívia. Para um melhor conhecimento dessas organizações e dos projetos, 
listamos a seguir as principais parceiras dos Chiquitano no atual contexto do diagnóstico. 

1. Operação Amazônia Nativa (OPAN) – atua junto às famílias chiquitano na fronteira desde 2021, 
com o Projeto “Apoio ao Povo Indígena Chiquitano de Fronteira BR/BO”, focando na segurança alimentar 
e no protagonismo de jovens e de mulheres. O projeto propõe fortalecer a cultura e a segurança alimentar 
por meio da implementação de roçados, quintais, hortas familiares, além de realizar um  diagnóstico 
participativo socioeconômico, cultural e ambiental para a obtenção de dados e análises do contexto atual, 
bem como  mapeamento territorial e descritivo dos aldeamentos. O financiamento é proveniente da 
agência espanhola Manos Unidas. Site: https://amazonianativa.org.br/programas/mato-grosso/

2. Instituto Centro de Vida (ICV) – atua junto às famílias chiquitano em parceria com a FEPOIMT 
pelo Programa REM, no Subprograma Territórios Indígenas, na Regional Vale do Guaporé, atendendo a dez 
comunidades e aldeias. As ações tiveram início no ano de 2019, a partir do atendimento de demandas ao 
Programa REM (Emergencial) e, atualmente, são realizadas pelo REM (Estruturante). 

As principais demandas reivindicadas pelos Chiquitano são: ferramentas de trabalho como freezer 
para abastecimento de polpa de frutas destinadas ao comércio, seladora de embalagem, estrutura para caixa 
d’água, reforma de cozinha e banheiro para casa comunitária, fortalecimento da agroecologia, capacitação 
para a produção, melhoria no abastecimento de água com encanamentos, apoio na roça coletiva em área 
urbana. Site: https://www.icv.org.br/projeto_especial/rem-mt-subprograma-territorios-indigenas/

3. Centro de Tecnologia Alternativa (CTA) – atua na fronteira Brasil e Bolívia com assistência 
técnica em agroecologia desde 2013. Atualmente, desenvolve o programa “Rotas da Agroecologia”, voltado 
para o beneficiamento de frutas, agregando valor aos produtos dos Chiquitano. Outro projeto implantado 
recentemente é voltado para o agroextrativismo da bocaiúva, focando na extração e experimentação de 
óleos essenciais. O Centro continua atuando na comunidade Bocaina com o projeto “Quintais Produtivos”, 
fomentando a indústria local. Para isso, foram distribuídas 120 mil mudas de plantas e sementes frutíferas 
para roças e quintais. 

O CTA e a Associação de Produtores Indígenas Chiquitano (APIC), da aldeia Fazendinha da TI Portal do 
Encantado, realizarão o projeto em sistema silvipastoril, que prevê capacitação para pesquisa e assistência 
técnica no manejo do gado leiteiro e de corte. O projeto também incluirá a coleta e a comercialização da 
bocaiúva (macaúba) e do cumbaru (baru) para a produção de óleos essenciais.  

O técnico do CTA, Ronaldo Adriano, avaliou que, nos projetos realizados com as famílias das aldeias 



144 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Fazendinha e Acorizal, havia expectativas de comercialização de produtos. No entanto, a produção não foi 
suficiente para o mercado, por isso, o CTA fortaleceu o plantio de frutas e, mesmo assim, as famílias não 
atingiram a quantidade exigida para vendas. As frutas não comercializadas foram destinadas a alimentar 
aves e porcos consumidos pelas famílias. 

Na comunidade Osbi/Vila Nossa Senhora Aparecida houve perda de frutas. Todavia, a falta de 
demarcação do território e o fato de algumas famílias não se autoidentificarem como indígenas sem uma 
declaração da FUNAI inviabilizam o aceite de financiadores de projetos. 

De acordo com o representante do CTA, as instituições que apoiam os Chiquitano precisam conversar 
entre si, para evitar sobreposição de ações. Ele defendeu a criação de uma rede de fortalecimento 
institucional como o Grupo de Intercâmbio em Agroecologia (GIAS), além do trabalho em grupos 
produtivos com alinhamento, produção e comercialização. Site: https://www.ctamt.org.br/

4. Instituto de Pesquisa e Educação Ambiental do Pantanal (GAIA) – realiza diferentes ações 
por meio do programa “Humedales sin Fronteras”. Já apoiou a APIC da aldeia Fazendinha, da TI Portal do 
Encantado, com projeto de agroecologia; acompanha a Política de Recursos Hídricos de Porto Esperidião 
e o Comitê de Bacias do Alto Paraguai, com atividades de restauração de matas ciliares das nascentes do 
rio Rio Jauru. Além disso, apoia campanhas de solidariedade em favor dos Chiquitano e organiza feiras de 
agricultura familiar, com distribuição de sementes orgânicas para cultivos nos quintais. Site: https://www.
institutogaiapantanal.org/

5. Faculdade Indígena Intercultural (FAINDI/UNEMAT) – apoia estudantes indígenas do 
curso de Licenciatura Específica para Formação de Professores Indígenas, com três habilitações: 
Línguas, Artes e Literatura; Ciências Matemáticas e da Natureza e Ciências Sociais, em Barra do 
Bugres. Também apoia estudantes indígenas em outros Campi da instituição. Site: http://portal.unemat.
br/?pg=site&i=indigena&m=historico

6. Universidade Federal de Mato Grosso (PROINDI/UFMT)  – realiza estudos e projetos de 
extensão junto às famílias das aldeias e comunidades. Executa o Programa PROINDI para a inclusão de 
estudantes indígenas na universidade e apoia a luta do povo Chiquitano pela demarcação do território, 
além de efetuar denúncias contra violência indígena. Site: https://www.ufmt.br/pro-reitoria/prae/pagina/
proind/147

7. Sindicato de Trabalhadores e Trabalhadoras Rurais de Porto Esperidião – apoia projetos e 
ações na área da agroecologia, organiza feiras de experiências produtivas e orgânicas, realizada a entrega 
de sementes, o transporte de materiais e orientações relacionadas com o cadastro de produtos e de 
documentação para o comércio desses produtos. Promove discussões e ações para a sustentabilidade 
ambiental, participa e divulga oficinas pedagógicas e troca de experiências temáticas. O presidente do 
sindicato é o Agnaldo Massavi, que atua no Grupo Beija Flor de Chiquitano não aldeado no município. Site: 
http://www.fetagrimt.org.br/site/sindicatos.



145Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

8. Prefeitura de Porto Esperidião – realiza ações na área de esportes junto ao povo Chiquitano, 
como a Copa Fronteira e assistência ao grupo de mulheres Beija Flor. Colabora com a festa do Curussé no 
espaço urbano do município e, atualmente, promove a feira orgânica com a participação dos Chiquitano. 
Site: https://www.portoesperidiao.mt.gov.br/Noticias/Final-da-copa-fronteira--edicao-2019-140/ 

9. Prefeitura de Vila Bela da Santíssima Trindade – administra os principais serviços de assistência, 
educação municipal, transporte escolar e posto de saúde nas comunidades e assentamentos. Firmou um 
acordo de comodato com o ICV/FEPOIMT, para o uso de um terreno no bairro Aeroporto destinado ao 
manejo de uma roça urbana. Site: https://www.vilabeladasantissimatrindade.mt.gov.br/ .

https://www.setasc.mt.gov.br/-/6076927-indios-chiquitanos-de-vila-bela-da-santissima-trindade-
terao-acesso-ao-registro-civil

10. COOPERSSOL –  é a Cooperativa de Consumo Solidário e Sustentável localizada no município 
de Cáceres, MT. A diretoria compra produtos dos Chiquitanos para serem comercializados na sede 
da cooperativa e realiza feiras e eventos para comércio, promoção e divulgação dos produtos e das 
comunidades. Site: https://www.facebook.com/cooperativa.cooperssol/?locale=pt_BR 

11. Igreja Católica de Porto Esperidião e de Cáceres – ações de solidariedade, celebrações, missas, 
visitas, sacramentos e formação de grupos de pastorais.  

12. Conselho Indigenista Missionário (CIMI) – apoia as lutas contra a violência sofrida pelos 
Chiquitano na fronteira, realiza denúncia pública nas redes sociais e articula, junto a outras instituições, a 
luta pela demarcação do território indígena. Site: https://cimi.org.br/ 

		

13. Federação dos Povos Organizados Indígenas de Mato Grosso (FEPOIMT) – foi criada em 
2013 e reativada em 2016 para atuar na articulação e mediação política e jurídica junto a sete regionais de 
Mato Grosso: Xavante, Cerrado/Pantanal, Vale do Guaporé, Noroeste, Kaiapó, Xingu e Médio Araguaia. 

A diretoria da FEPOIMT realizou, no ano de 2018, sete oficinas de consulta pública nas regionais 
e uma específica com mulheres, a fim de levantar demandas dos povos indígenas para o Subprograma 
de Territórios e Povos Indígenas no REM/MT, além de estabelecer critérios para o acompanhamento da 
aplicação dos recursos pela SEMA/MT. 

Em 2019, devido à pandemia da COVID-19, foi necessário criar o Plano Emergencial no REM, 
com recursos de aproximadamente 50 mil para cada projeto. O REM Emergencial com os Chiquitano 
contemplou a aldeia Vila Nova Barbecho, com a construção de galinheiro coletivo, aquisição de frangos 
para o consumo das famílias e a reforma da casa multiuso. Na TI Portal do Encantado, foram realizadas 
diferentes intervenções: Na aldeia Acorizal, a reforma do galinheiro para o comércio de frangos; nas aldeias 
Paama Mastakama e Nautukirs Pisiors, o plantio de banana para roças comunitárias, destinada ao comércio; 
na aldeia Fazendinha, a construção de um galinheiro para a criação de frangos destinados ao consumo; e, 
no bairro Aeroporto de Vila Bela da Santíssima Trindade, ações para o manejo de quintais sustentáveis. 



146 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

As capacitações também estão previstas no REM, dependendo das necessidades locais. São propostos 
cursos nas áreas administrativa, agrícola, de manejo e controle de queimadas, entre outras. A perspectiva é 
de que as famílias compreendam o que é uma associação, uma cooperativa, suas diversidades e quais são 
as mais adequadas para cada aldeia, considerando procedimentos como formalização, taxas e prestação de 
contas, para evitar a criação de associações com o único objetivo de  arrecadar recursos. 

Até o momento, nenhuma associação chiquitano é filiada a Federação dos Povos e Organizações 
Indígenas de Mato Grosso. A FEPOIMT é um órgão do terceiro setor criado para a representatividade 
indígena e uma das bases da Coordenação das Organizações Indígenas da Amazônia Brasileira (COIAB), 
sendo esta vinculada à Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB), portanto, funciona em rede. 

As principais parcerias da FEPOIMT são com CIMI, CTA, FASE, Centro de Direitos Humanos, Nova 
Cartografia Social da Amazônia, IFMT, UNEMAT, UFMT, MST, CPT, OPAN e algumas Paróquias. Integram 
ainda a rede “Observa /MT”, articulada com o FORMAD, para o trabalho de monitoramento e licenciamento 
em Áreas de Preservação Permanente. 

A FEPOIMT considera que a entrada de organizações nas aldeias deve ser precedida pela sua 
articulação com a Federação, a fim de que a relação seja mediada em colaboração com os indígenas e, 
assim, evitar o surgimento de problemas internos e entre as próprias lideranças.

De acordo com os relatos de Soilo Urupe Chuê, ponto focal da regional Vale do Guaporé e Conselheiro 
da FEPOIMT, um dos desafios nas aldeias e nas comunidades Chiquitano é que “alguns assumem a identidade 
indígena e outros não; ou ainda, alguns a assumem quando é oportuno, quando não é, não assumem”. E, 
continuou afirmando que esse contexto é complicado para as instituições que não conhecem a realidade 
local, e desistem de apoiar ações e projetos com o povo Chiquitano. Por esse motivo, ele argumenta que é 
importante conhecer quem é quem e, ainda, como os Chiquitano operam nas diferentes práticas e o seu 
modo de vida.

Para este conselheiro, houve um avanço no processo de autoidentificação étnica, mas, em suas 
palavras, é necessário manter a comunicação e avisar as lideranças e o Conselho de Caciques antes de 
começar o trabalho, pois as instituições que propõem atuar nas aldeias necessitam saber quem é quem. 
Um exemplo que ele destacou foi:  “(...) eu assumo, mas (se) meu tio não assume e a instituição chega e 
quer unir os dois, mas não tem como unir os dois, vai criar mais conflito ainda” (Soilo Urupe Chuê, Cuiabá, 
20/05/2023). 

Outra orientação desse conselheiro da FEPOIMT é que negar apoio àqueles que não assumem a 
identidade chiquitano pode gerar conflitos nas comunidades e aldeias, pois uma “doação” não pode ser 
negada, independente da autoidentificação. Do  ponto de vista das relações, todos são parentes, o compadre 
que faz visita deve ser tratado com profundo respeito e indagou: como negar apoio às famílias? Contudo, 
há casos específicos e, tudo tem limite. “As instituições vão chegar cada vez mais e todo apoio é bem-
vindo, mas não sabemos se vai melhorar ou acirrar os conflitos” (Soilo Urupe Chuê, Cuiabá, 20/05/2023). 

Algumas recomendações foram sugeridas por Soilo Urupe Chue às organizações que realizam ações 
junto aos Chiquitano listadas a seguir: 

	» As associações das aldeias que administram os recursos e os projetos devem conversar 
previamente com os caciques, pois ambos ocupam posições distintas na aldeia. Caso o cacique 
não autorize as ações, o projeto tende a não se concretizar; 

	» As roças coletivas visam o comércio e são diferentes de roças familiares. Por isso algumas famílias 



147Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

acabam não participando de mutirões tradicionais, mas podem aparecer na 
hora da distribuição. As famílias se acostumaram a gradear toda a terra que 
servirá para a roça coletiva, mas o plantio ocorre de maneira fracionada;

	» O tempo e o prazo de execução dos projetos não são os mesmos das 
famílias para organizar reuniões, demandas, ciclos de plantio, festas e 
rituais; 

	» Embora as demandas para os projetos sejam definidas pelas próprias 
famílias é possível que, após receberem os materiais, argumentem que 
não há mais interesse no que foi solicitado. Por isso, é importante que os 
técnicos e os pontos focais avaliem o que deu certo e o que será necessário 
mudar; 

	» Um comentário crítico a OPAN é que, embora a organização realize trabalhos 
importantes, pois tem um corpo técnico completo, ainda não incluiu 
indígenas em suas equipes, nem como técnicos nem como indigenistas. 
Essa inclusão poderia oportunizar ao trabalho maior proximidade dos 
povos e de seu contexto regional.

Site: https://fepoimt.org/



148 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

ALDEIAS
E COMUNIDADES INSTITUIÇÕES

OPAN ICV CTA FAINDI/UNEMAT  IFMT UFMT
PREFEITURA 
PORTO 
ESPERIDIÃO

PREFEITURA DE 
VILA BELA

1. Vila Nova Barbecho X X X X X X X

2. Nautukirs Psiors X X X X

3. Paama Mastakama X X X

4. Fazendinha X X X X X

5. Acorizal X X X X X X X

6. Nova Fortuna X X X X

7. Osbi/Nossa Senhora 
Aparecida

X X X X X

8. Bocaina X X X X

9. Santa Mônica X X X

10. Grupo Beija Flor 
não aldeado

X X X



149Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

ALDEIAS
E COMUNIDADES INSTITUIÇÕES

SINDICATO DE FEPOIMT
INSTITUTO 
GAIA

IGREJA 
CATÓLICA

POLÍTICOS 
LOCAIS

COOPERSSOL

1. Vila Nova Barbecho X X X X

2. Nautukirs Psiors X X

3. Paama Mastakama X X

4. Fazendinha X X X X X

5. Acorizal X X X X

6. Nova Fortuna X X

7. Osbi/Nossa Senhora 
Aparecida

X X X

8. Bocaina X X

9. Santa Mônica X

10. Grupo Beija Flor 
não aldeado

X X X X



150 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

	



151Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

5.	Considerações finais 
e recomendações

O Diagnóstico Socioeconômico, Cultural e Ambiental foi realizado em dez aldeias e comunidades com 
famílias que assumem a identidade étnica na fronteira Brasil-Bolívia: Terra Indígena Portal do Encantado 
(aldeias Fazendinha, Acorizal, Paama Mastakama e Nautukirs Pisiors), Nova Fortuna, Bocaina, Santa Mônica, 
Osbi/Nossa Senhora Aparecida, Vila Nova Barbecho e o Grupo Beija Flor de não aldeados, em contexto urbano.

Os Chiquitano se organizam na fronteira em diferentes regimes de uso da terra, resultado de diferentes 
processos históricos de desterritorização, de transformações socioculturais e das lutas para o reconhecimento 
de sua identidade étnica e da reterritorialização. 

Entretanto, é possível identificar elementos que caracterizam os Chiquitano enquanto povo: a vida 
comunitária com a presença de caciques e lideranças; o uso de sobrenomes indígenas para definição do 
parentesco e das regras para casamento; as relações de compadrio, as historicidades de vida na fronteira 
Brasil-Bolívia; o manejo de roças familiares, a cerimônia Carnaval e festas patronais33 ; a comensalidade; as 
trocas e a reciprocidade; a arquitetura das moradias; a cosmologia e a vida cerimonial; a língua materna ainda 
falada pelos anciãos.

O resultado do diagnóstico apontou problemas e demandas nas aldeias e comunidades e, portanto, 
propõe a construção de um Programa de Apoio ao Povo Chiquitano na fronteira entre Brasil e Bolívia, com a 
perspectiva de desenvolver diferentes projetos em diálogo com as famílias, a fim de que as ações contribuam 
para o fortalecimento de sua organização socioeconômica, cultural e territorial. 

A Terra Indígena Portal do Encantado, de aproximadamente 43 mil hectares, é formada por quatro 
aldeias que abrigam uma população de cerca de 270 pessoas, organizadas por chefias regidas por um sistema 
de cacicado. Além disso, cada aldeia possui três associações formalizadas: APIC (Associação de Produtores 
Indígenas Chiquitano), ASN (Niorsch Haukina/Associação Semente Nativa), ASCHI (Associação Sustentável 
Chiquitano).

O diagnóstico constatou que na TI Portal do Encantado os Chiquitano realizam diferentes atividades 
socioeconômicas no território, como o manejo do gado bovino, roças coletivas de banana vinculadas às 
associações, roças familiares nos quintais, caça de subsistência, apicultura, piscicultura, coleta de frutos e 
plantas medicinais, coleta de palha da palmeira indaiá para cobertura de moradias, coleta de buriti, sementes 
e penas de aves para a fabricação de artesanato, plantio de frutas e banana para comercialização, e criação 
de frangos caipiras nos quintais e de semi-caipiras em galinheiros. Algumas dessas ações resultam de projetos 
em parceria com organizações não governamentais, como FEPOIMT, ICV, OPAN e o CTA, com financiamento 
de agências internacionais.   

Há problemas socioambientais que foram identificados no território. Em 2021, houve denúncia de 
impactos e contaminação do rio Tarumã, devido ao represamento de sua água por um fazendeiro para a 

33. Neste caso não se configura no catolicismo cristão, considerando que os Chiquitano teriam aceitado a forma, mas não o conteúdo dos 
ritos. “Neste sentido, as cerimônias e os rituais chiquitano, aparentemente, tem os mesmos símbolos do catolicismo (cruz, rosário, santos, 
capela, sermões, batismo, enterro, entre outros), porém redefinidos pela perspectiva indígena” (SILVA, 2015, p. 29).	



152 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

construção de uma ponte, uma obra irregular que afetou a qualidade das águas destinadas ao consumo, ao 
banho e à pesca de subsistência dos Chiquitano. Além disso, existem importantes áreas que precisam de 
proteção, pois estão fora do território, como as nascentes, os cemitérios e os lugares sagrados dos seres  
encantados. Em 2023, houve denúncia junto ao IBAMA e à FUNAI de desmatamento no entorno do Território 
Indígena. 

Outras conseqüências do desmatamento no entorno do território foram relatadas pelos anciãos e os 
caciques. Houve um aumento de animais de caça de subsistência nas roças (quati, porco, macaco, catete), que 
destruíram os cultivos. Isso resultou na mobilização das famílias para desenvolver estratégias de cercamento 
das roças, com a justificativa de que o desmatamento é o responsável por esse desequilíbrio. 

Quanto ao associativismo chiquitano, seu objetivo é apoiar, colaborar, fortalecer a luta pelo território, 
além de atrair recursos para as aldeias. Entretanto, há um modo político e particular de participação das 
famílias nas associações que deve ser observado. Esse modo implica em regras de chefia, reciprocidade, 
distribuição e alteridade. Nem todas as famílias são associadas; portanto, é importante considerar que os 
projetos com recursos externos precisam dialogar com todas as famílias para não restringir o acesso a bens, 
produtos e sua distribuição nas aldeias. 

As ações de associativismo têm se ocupado com os desafios do mercado e do  comércio de gêneros 
alimentícios das roças das famílias, que, em sua maioria, cultivam nos quintais para a subsistência, mas tem 
expectativa de direcionar os produtos para o comércio. Portanto, são necessários diálogos e planejamento 
para definir interesses, possibilidades e critérios para lidar com a burocracia, a prestação de contas, os 
parceiros e as redes de relações institucionais, além de uma avaliação conjunta da viabilidade sociocultural, 
tanto para o comércio quanto para a subsistência.

As mulheres chiquitano ocupam posições de liderança nas Associações. No ano de 2023 foi criado o 
grupo de mulheres da Terra Indígena Portal do Encantado. De acordo com os relatos das lideranças, quase 
60% das mulheres atuam em diferentes práticas: nas associações, na agricultura, no artesanato, como 
parteiras, como benzedeiras, nas escolas, nas universidades, no esporte, nos grupos de dança da aldeia e no 
movimento de luta pelo território. 

O novo grupo articula mulheres de diferentes faixas etárias das quatro aldeias da Terra Indígena 
Portal do Encantado e propõe registrar os saberes das mulheres anciãs, criar rodas de conversa sobre 
temas relacionados com adoecimento e cura, cuidados com as parturientes, práticas alimentares (chicha, 
patasca, entre outras), oficinas sobre memória, histórias das famílias e genealogias, além de uma agenda de 
articulação política, participação no evento da Mulher Rural, da Mulher Indígena, oficinas de trabalho em 
artes, levantamento de problemas a serem enfrentados na aldeia e articulação com a Takiná – Organização de 
Mulheres de Mato Grosso. 

Dentre as principais reivindicações dos Chiquitano da Terra Indígena Portal do Encantado (aldeias 
Fazendinha, Acorizal, Paama Mastakama, Nautukirs Pisiors), destacamos as seguintes: apoio à homologação 
da Terra Indígena Portal do Encantado e à gestão territorial e ambiental do território; apoio e fortalecimento 
ao associativismo chiquitano; apoio e fortalecimento da atuação junto ao grupo de mulheres.  Na área da 
saúde e segurança alimentar foram sugeridas a criação de rodas de conversa com técnicos e agentes de 
saúde, benzedeiras, parteiras e sovadeiras para prevenção de doenças, incentivo às práticas terapêuticas e 
trocas de experiências sobre os saberes relacionados com diagnósticos e curas; promoção da saúde mental 
com acompanhamento de profissionais capacitados para atuar junto às famílias vulneráveis e adoecidas. 

O Território Chiquitano da aldeia Vila Nova Barbecho está sub judice em relação ao uso exclusivo de 



153Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

25 hectares e ao usufruto dos recursos naturais de 300 hectares com a fazenda São Pedro. Entretanto, uma 
parte desses 300 hectares já foi desmatada pelo fazendeiro para a formação de pasto e criação de gado, 
inviabilizando, desse modo, a coleta de recursos naturais fundamentais para a subsistência das famílias, como 
a palmeira indaiá, a lenha, a caça de subsistência, os frutos nativos e as plantas medicinais, além da proteção 
da nascente para o consumo de água potável. 

Desde o ano 2000, as famílias lutam pelo reconhecimento da identidade étnica e pela formação de 
um Grupo de Trabalho Multidisciplinar para o Estudo de Identificação da Terra Indígena, com o objetivo de 
demarcar o território tradicional. A aldeia é formada por 86 famílias que residem em 26 moradias, o tamanho 
da terra onde residem, nas condições em que vivem, limita as condições de vida das famílias, sendo necessária 
a demarcação do território.    

As lideranças defendem a importância da Escola Indígena José Turíbio na luta pelo território e espaço 
de trabalho para os jovens que concluíram o Ensino Médio e o Superior na área de Licenciatura. Entretanto, 
ela não acolhe todos os profissionais que desejam trabalhar nela, os quais recorrem a outras escolas 
não indígenas, ou ainda, às fazendas, dentro e fora do estado de Mato Grosso. Essa condição resulta em 
transformações internas, nas regras de convivência e parentesco, com maior abertura para casamentos fora 
da etnia, com não Chiquitano.

Nesse entendimento, é importante as ações voltadas para a juventude com o objetivo de garantir a sua 
permanência e o seu protagonismo no território, além de projetos para a geração de renda, por meio de um 
programa articulado entre as lideranças, os jovens e as diferentes organizações: FEPOIMT, SEDUC, CTA, ICV, 
FASE, UNEMAT e UFMT.

Um dos desafios da escola é a continuidade da formação dos estudantes, devido às exigências da 
SEDUC quanto ao número de estudantes em sala de aula e no EJA. Essa determinação, segundo as lideranças, 
não corresponde ao contexto das famílias. Outro fator é o uso da internet, que, embora necessário, tanto 
nas moradias quanto na escola, tornou-se um fator de dispersão dos jovens e de sua pouca participação nas 
atividades coletivas da aldeia, como reuniões, grupos e ações comunitárias.

O aumento do consumo de álcool entre adultos e o seu incipiente consumo entre os jovens têm se 
tornado uma preocupação. Soma-se a isso o agravamento da saúde mental após a pandemia da COVID-19, 
com indícios de sintomas de ansiedade, síndrome do pânico e depressão, que necessitam de diagnóstico e 
acompanhamento da equipe de saúde indígena. A sugestão das lideranças é que escola atue como aglutinadora 
de diferentes ações, em diálogo permanente com as famílias da aldeia e outras organizações governamentais 
e não governamentais que atuam na fronteira e junto aos Chiquitano. 

Nesse entendimento, foram propostas as seguintes ações e projetos: 

	Apoio na criação do Grupo de Trabalho Multidisciplinar para o Estudo de Identificação da Terra 
Indígena Vila Nova Barbecho, visando à demarcação e proteção do território; 

	Desenvolvimento de um projeto junto à Escola Indígena José Turíbio com o objetivo de garantir a 
permanência e o protagonismo dos jovens no território, além de geração de renda, com fortalecimento do uso 
da língua materna, a produção de material pedagógico, apoio ao registro audiovisual das principais cerimônias 
e rituais, como o Carnaval (Curussé), a Semana Santa e a festa dos santos padroeiros. Realização de cursos 
sobre novas tecnologias, produção de vídeos, podcasts e boletins destinados ao uso na escola. Revitalização 
da orquestra de violino chiquitano na Escola, com ensaios de música e fabricação de instrumentos musicais;

	Apoio para a aquisição de sementes e mudas para as roças e quintais das famílias, destinadas ao 



154 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

consumo de alimentos e a fabricação da chicha;

	Ações na área da saúde indígena, com foco na qualidade da saúde mental das famílias; 

Valorização e fabricação de potes e panelas de argila e de trançados, com a orientação de anciãos 
especialistas nessas artes. 

As demais aldeias e comunidades de Nova Fortuna, Bocaina, Santa Mônica, Osbi/Nossa Senhora 
Aparecida também são formadas por famílias que foram desterritorializadas devido à expansão de médios e 
grandes agropecuárias que sobrepuseram aos seus antigos territórios indígenas. Na década de 1950, o INCRA34  
não reconheceu os Chiquitano como povos originários e antigos ocupantes da terra, classificando-os de 
“posseiros”. Além disso, a terra não distribuída aos fazendeiros foi destinada à formação de assentamentos 
de reforma agrária (Silva 2004; Leite e Silva, 2015, p. 3). 

As fazendas mantiveram o domínio sobre o território chiquitano e sua força de trabalho para o manejo 
do gado, a fabricação de cercas, a limpeza de quintais, o amansamento de cavalos, o plantio de capim, entre 
outras atividades. As cercas instaladas nos territórios bloquearam os acessos para lagoas e corixos, que são 
ambientes importantes para a caça e a pesca de subsistência, bem como para a coleta de frutos nativos e a 
argila para fabricação de potes e panelas. 

Em Nova Fortuna, Santa Mônica, Bocaina e Osbi/Nossa Senhora Aparecida, o trabalho nas fazendas 
é, atualmente, a principal fonte de renda das famílias. Predomina, ainda, o trabalho masculino, que leva à 
permanência de homens fora da comunidade, com retorno no final do dia e nos finais de semana. No entanto, 
há situações em que toda a família se desloca, com remuneração apenas para os homens. Além disso, há 
jovens que trabalham pela manhã e retornam às comunidades para as aulas no período vespertino, correndo 
o risco de desistir do curso devido ao cansaço excessivo. 

Nas comunidades onde o trabalho nas fazendas define a renda das famílias há maior resistência dos 
Chiquitano em participar de projetos relacionados com o reconhecimento étnico e a luta pelo território 
indígena. Essa situação foi observada em Nova Fortuna, Santa Mônica, Bocaina e Osbi. Portanto, o número 
de famílias que se identificam como Chiquitano é menor nessas localidades, sendo necessário um trabalho 
voltado para o reconhecimento e valorização da história e da genealogia das famílias, em parceria com as 
escolas. 

A recusa pela identidade Chiquitano desafia intervenções e projetos nas aldeias e comunidades. Essa 
recusa está relacionada à concepção do “indígena” como “selvagem” e “bárbaro”, atributos pejorativos 
que não condizem com a autoconcepção chiquitano de “gente”35. Soma-se a esse argumento as pressões 
exercidas pelos fazendeiros que detêm o domínio sobre a terra e a força de trabalho indígena. Além disso, as 
rivalidades entre as famílias influenciam a vida cotidiana e as decisões tomadas pelos membros das aldeias. 

34. No ano de 1979 o território de Mato Grosso pertencia à Amazônia Legal e sofreu diferentes impactos com as intervenções governamentais. 
A política de ocupação da Amazônia aumentou o número de migrantes de outros Estados do Brasil para a região do vale do Guaporé, através 
de programas de desenvolvimento da Amazônia criados a partir de 1970: INCRA, Programa de Integração Nacional (PIN), Plano Nacional de 
Desenvolvimento (I PND), Programa de Redistribuição de Terras e Estímulo à Agroindústria (PROTERRA), Programa de Desenvolvimento do 
Centro-Oeste (PRODOESTE), Plano Nacional de Desenvolvimento (II PNDA), Programa de Polos Agropecuários e Agrominerais da Amazônia 
(POLAMAZÔNIA), Programa de Desenvolvimento dos Cerrados (POLOCENTRO), Programa de Desenvolvimento do Pantanal (PRODEPAN), 
Programa de Desenvolvimento do Noroeste (POLONOROESTE). Todos possuíam diretrizes voltadas à valorização econômica dos espaços 
entendidos politicamente como “vazios”, reservando a Mato Grosso uma posição estratégica para a ocupação da Amazônia e tornando o 
Estado alvo de diferentes políticas, de colonizadoras privadas e de criação de núcleos urbanos (Galetti  e Castro, 1994, p. 93, op cit Leite e 
Silva).	

35. Ver estudos de Aloir Pacini ( 2012, p. 570-572 ) e Verone C. Silva (2015, p. 79-80)	



155Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Outro aspecto que chamou a atenção na fronteira foi o aumento de igrejas cristãs evangélicas, instaladas 
nas aldeias e comunidades, com a adesão de muitas famílias chiquitano. Algumas cerimônias e festas tradicionais 
se transformaram, com consequências na vida sociocosmológica do povo Chiquitano que devem ser melhor 
compreendidas a partir de estudos e pesquisas mais aprofundados. 

Entretanto, o reconhecimento étnico, a autoidentificação do povo Chiquitano e a luta pelos direitos 
assegurados pela Constituição Federal de 1988, têm aumentado. As contribuições para essa consciência política 
também vieram com o Ensino Superior indígena, o protagonismo das mulheres na organização da Takiná/MT, 
das associações Chiquitano e o fortalecimento da FEPOIMT, que atua como mediadora na articulação política 
e institucional junto aos povos indígenas no Mato Grosso, além do apoio de universidades e organizações não 
governamentais. 

As principais demandas dessas aldeias e comunidades são: apoio na luta pela demarcação do território 
tradicional Chiquitano, apoio ao grupo de mulheres de Nova Fortuna, com estratégias para comercialização dos 
produtos confeccionados, parceria com as escolas para trabalhos sobre a história de vida e genealogias das famílias, 
subsídios para o manejo e roças nos quintais, destinadas à subsistência das famílias e a redução do consumo de 
produtos industrializados. Além disso, apoio no manejo da apicultura e a possibilidade de sua ampliação em Santa 
Mônica, com ações das organizações que atuam nessas localidades como CTA, ICV, FEPOIMT.

Na área da educação, a parceria com as escolas não indígenas, em diálogo com as professoras e as diretoras 
de Nova Fortuna, Bocaina, Santa Mônica para palestras, oficinas nos círculos de saberes relacionadas com práticas 
alimentares, musicais, artísticas, esportivas e artesanais; com discussão do currículo da escola, do registro histórico 
das famílias e suas genealogias. E, ainda a articulação com a Defensoria Pública para RG, CPF e Carteira de Trabalho 
das famílias que vivem na fronteira, permitindo o acesso de crianças e jovens à escola, à assistência social e ao 
cadastro no SUS.

Apoio à Escola indígena de Osbi nos projetos pedagógicos e na construção do barracão com cozinha 
destinada ao preparo de refeições com os produtos das roças da comunidade, valorizando a comensalidade e os 
produtos cultivados nas roças. Essas ações podem aglutinar parcerias entre o ICV, CTA e a FEPOIMT.

O Grupo Beija Flor, formado por Chiquitano não aldeado em contexto urbano, tem como integrantes e 
ponto focal as mulheres. Em vez de serem classificadas como “pobres” que vivem em bairros distantes do centro 
da cidade, reivindicam a identidade de “chiquitanas não aldeadas” e lutam por melhores condições de vida na 
cidade.

No espaço urbano do município de Porto Esperidião, as mulheres reivindicam moradia de qualidade, apoio 
na aquisição de sementes para o manejo dos quintais, acesso a água tratada, infraestrutura para os plantios de suas 
roças urbanas e apoio para participar de feiras agroecológicas e dos Conselhos Municipais. 

O grupo Beija Flor tem como objetivo, com os produtos cultivados nos quintais e no terreno disponibilizado, 
garantir a subsistência das famílias e melhor a renda, seja por meio da comercialização em feiras orgânicas no 
município, ou ainda, pela redução dos gastos com alimentos e outros produtos adquiridos nos mercados da cidade. 
Outro aspecto importante é que, a participação dessas mulheres nas ações e programas do município, é uma 
forma de serem respeitadas e reconhecidas etnicamente. 

Uma das práticas culturais das mulheres é a costura, com a qual fabricam  bonecas e bonecos indígenas para 
o Carnaval da cidade e para o comércio nas feiras locais. Além disso, propõe o registro do patrimônio imaterial da 
festa Curussé, realizado no período do carnaval, em Porto Esperidião, pelo grupo Beija Flor e outros grupos em 
contexto urbano. 



156 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano



157Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Referências bibliográficas 

ALARCÓN, Roberto Balza  (2001, p. 337), Tierra, território y territorialidad indígena: un estudio 
antropológico sobre la evolución en las formas de ocupación del espacio del pueblo chiquitano de la ex-
reducción jesuita de San Jose. Santa Cruz de la Sierra: APCOB. SNV/IWGIA (Série Pueblos Indígenas de la 
Tierras Bajas de Bolivia).

BOLETIM Território Chiquitano nº11: Identidade Chiquitano: Luta pelo Direito ao Território, 
Projeto Nova Cartografia Social da Amazônia. Megaprojetos em implementação na Amazônia e impactos 
na sociedade e na natureza. BORTOLLETO, Renata Silva. Os chiquitano de Mato Grosso. Estudo das 
classificações em um grupo indígena da fronteira Brasil-Bolívia. São Paulo, 2007. Tese (Doutorado) – Depto 
de Antropología, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Sociais (FFLCH), USPPNCSA/PPGCSPA-UEMA 
(Set. 2022). Pesquisa: Antônio João Castrilon Fernández e lideranças Chiquitano. 

_____.; FALKINGLER, Sieglinde. Gramática y vocabulario de los Chiquitos (S. XIII). Cochabamba-
Bolivia]: Instituto Latinoamericano de Misionología/ UCB/Itinerarios Editorial, 2012. (Colección Scripta 
Autochtona, n. 9.)

COSTA, D. S.; SOUZA, C. A.; CASTRILON, S. K. I.. Caracterização da comunidade San Nícolas del 
Cerrito, San Ignácio de Velasco, Bolívia. Revista Ibero-Americana de Ciências Ambientais, v.9, n.1, p.103-118, 
2018. DOI: http://doi.org/10.6008/CBPC2179-6858.2018.001.0008

COMBÈS, Isabelle. Diccionario étnico. Santa Cruz la Vieja y su entorno en el siglo XVI. Cochabamba: 
Itinerarios/Instituto de Misionología (Colección Scripta Autochtona 4), 2010. 

CHUÊ. Saturnina Urupe. Caderno de Saberes e Práticas Culturais na Educação Escolar Indígena 
Chiquitano. Produto de Mestrado Intercultural . UNEMAT. 2022. 

D’ORBIGNY. Viaje a la América Meridional: Brasil, República del Uruguay, República Argentina, La 
Patagonia, República de Chile, República de Bolivia, República del Perú, realizado de 1826 a 1833. v. 1, 2, 3. 
[s.l.]: Editorial Futuro, 1945

IPHAN. PROCESSO IPHAN/MT Nº 01425.000334/2020-15. Projeto de proteção e gestão de 23 Sítios 
Arqueológico na Terra Indígena Portal do Encantado e Vila Nova Barbecho Município de Porto Esperidião 
– MT. Inside Consultoria Científica.  Belém, Pará, fevereiro de 2022.

FALKINGER, Sieglinde. Historia y Situacion Actual de La Lengua Chiquitana. (Version abreviada y 
revisada de la tésis de licenciatura presentada en 1993). Traducido del alemán al español por: Gabriele 
Müller Loarca, 27 de set. 2006. (mimeo.)

MARTÍNEZ, Cecilia Gabriela.  Chiquito, chiquitano, Chiquitania. Historiografía y etnohistoria recientes 
sobre Chiquitos En el corazón de América del sur (Vol.1) Lorena Córdoba e Isabelle Combès (eds.) / 
Biblioteca del Museo de Historia / UAGRM, Santa Cruz de la Sierra 2015, p. 169-186.

MANOEL CHIQUITANO BRASILEIRO. Documentário. Aluízio de Azevedo e Glória Albues. Mato 
Grosso, Brasil. 2013/2014. Etnodoc. TV Brasil. 

MOREIRA DA COSTA, José Eduardo Fernandes. A coroa do mundo: religião, território e territorialidade 
chiquitano. Cuiabá: EdUFMT/Carlini & Caniato, 2006.



158 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

PAPILA-FERNADEZ, Stephany Goivanna. Do que você gosta? Epistemologias Chiquitanas nas 
Comunidades de Nova Fortuna e Seringal e sua relevância para uma educação intercultural, 2021. 

PUHL, João Ivo. Relatório de trabalho de campo. Projeto de Apoio da OPAN Apoio ao Povo Indígena 
Chiquitano de Fronteira BR/BO, 2021.  

PACINI, Aloir. Identidade étnica e território na fronteira (Brasil-Bolívia). Porto Alegre, 2012. Tese 
(Doutorado em Antropologia) – Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Instituto de Filosofia 
e Ciências Humanas, Universidade Federal do Rio Grande do Sul.

RIESTER. Jürgen. Em busca de la loma santa. La Paz/Cochabamba-Bolivia: Editorial Los Amigos del 
Libro, 1976.

______; Contribución al conocimiento de la cultura de la nación indígena chiquitana. v. 2. Santa Cruz 
de la Sierra-Bolívia: [s.n.], 2008, (manuscrito).

SANTANA, Áurea Cavalcante. Línguas cruzadas, histórias que se mesclam: ações de documentação, 
valorização e fortalecimento da língua chiquitana no Brasil. Goiânia, 2012. Tese (Doutorado em Letras e 
Linguística) – Faculdade de Letras, UFG.

SILVA, Joana Fernandes. Identidades e conflito na fronteira: poderes locais e os chiquitanos. Memória 
Americana, 16 (2), p. 119-148, 2008a.

SILVA, Joana Fernandes. Relatório da viagem de campo realizada para a identificação de Chiquitanos 
na área de influência do gasoduto Brasil-Bolívia (ramal Mato Grosso), no trecho Cáceres-San Matias. 
Cuiabá, 3 de dezembro 1998.

 _____. Plano de Desenvolvimento para Povos Indígenas Chiquitano. Contrato de trabalho 008/2000 
de assessoria para a FUNAI: Ampliação do Levantamento sobre os Chiquitano e Proposição para o PDPI. 
Convênio Gasoduto BolíviaMato Grosso – FUNAI. Cidade, julho de 2000. 

_____. Relatório Circunstanciado de Identificação e Delimitação da Terra Indígena Portal do Encantado 
(Povo indígena: Chiquitano). Município de Porto Esperidião, Vila Bela da Santíssima Trindade-MT. Cuiabá, 
mai. 2004.

SILVA, Verone Cristina. Carnaval: Alegria dos Imortais: Ritual, Pessoa e Cosmologia entre os Chiquitano 
no Brasil. 2015. Tese de (Doutorado em Antropologia) Tese (Doutorado em Antropologia) – Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia Social, Faculdade de Filosofia Letras e Ciências Humanas, Universidade 
de São Paulo. 

________. Extracción, dueños y patrones entre los chiquitano del valle do Alto Guaporé, frontera 
Brasil-Bolivia. In: VILLAR, Diego; COMBÈS, Isabelle (Orgs.). Las tierras bajas de Bolivia: miradas históricas y 
antropológicas. Santa Cruz de la Sierra: El País, 2012. (Colección Ciencias Sociales de El País, n. 29.) 

_____. La fiesta de la alegría entre el pueblo chiquitano en el Brasil. In: MUSEO DE HISTORIA DE LA 
UNIVERSIDAD AUTÓNOMA GABRIEL RENÉ MORENO. Las tierras bajas de Bolivia. Jornadas de Antropología, 
Historia y Arqueología. Santa Cruz de La Sierra-Bolivia, 2014.

______ e Leite.  Os Quilombolas do Vale do Guaporé: modos de conhecimento e territorialidade. 
Cuiabá: EdUFMT; Ed. Sustentável, 2014.

_____; Nós (pobres) e eles (ricos): Modos de identificação e alteridade para o povo indígena 
Chiquitano. Diversidade étnico-racial e as tramas da escrita [livro eletrônico] : historiografia, memória e 



159Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

ensino de história indígena na contemporaneidade / organização Luís César Castrillon Mendes.[et al.]. São 
Paulo, SP: Paruna Editorial, 2022, p. 561-578.

TOMICHÁ. Roberto Charupá. La primera evangelización en las reducciones de Chiquitos, Bolivia, 
1691-1767: protagonistas y metodología misional. Cochabamba-Bolivia: Editorial Verbo Divino/Ordo Fratrum 
Minorum Conv/ UCB, 2002.

XAVIER, Lidia de Oliveira Xavier Fronteira Oeste Brasileira: entre o contraste e a integração. 
Universidade de Brasília Departamento de História Programa de Pós-Graduação em História. Brasília, 2006.



160 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

Anexos 

1.	 GRUPOS DE FAMÍLIAS CHIQUITANO POR ALDEIAS E COMUNIDADES

ALDEIAS E COMUNIDADES GRUPOS FAMILIARES PREDOMINANTE

Aldeia Vila Nova Barbecho Tossuê, Urupe, Chué, Muquissai, Macoño, Massavi

Aldeia Nautukirsch Pisiorsch  Mendes, Paravá Ramos, Surubi

Aldeia Paama Mastakama Lopes, Joviu, Espinosa

Aldeia Acorizal Tomichá, Salvaterra, Monteiro

Aldeia Fazendinha Rupe, Rup, Surubi, 

Comunidade Santa Mônica Tapanaché, Maconho, Florentin, Vaca, Choré.

Osbi/ Nossa Senhora Aparecida Poché, Tomichá, Massai, Soares, Poquiviqui e 
Surubi, Arroio.

Comunidade Nova Fortuna Algaranha Nuves; Chacon Charmo; Parabá; 
Matucari Supepe, Cebalho, Vaca, Cambará 
Charupá , Corea, Untado.

Comunidade Bocaina Pachuri, Sespede, Tomichá

Grupo Beija Flor, bairro Aeroporto Maconho, Poquiviqui, Chué, Massavi, Parabá, 
Urupe. 



161Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

2.	ASSOCIAÇÕES CHIQUITANO  POR ALDEIA E COMUNIDADE

ASSOCIAÇÕES DESCRIÇÃO ALDEIA/COMUNIDADE

APIC  Associação Produtores 
Indígenas Chiquitano

Aldeia Fazendinha, Terra Indígena Portal do 
Encantado

ASN Associação Semente Nativa 
(Niorsch Haukina)

Aldeia Acorizal, Terra Indígena Portal do Encantado

ASC Associação Sustentável 
Chiquitano

Aldeia Nautukirs Pisiors  e Aldeia Paama 
Mastakama da Terra Indígena Portal do Encantado

ANSA Associação Nossa Senhora 
Aparecida

Comunidade Bocaina

OCA Organização  Chiquitana 
Aeroporto

Bairro Jardim Aeroporto na sede urbana de Vila 
Bela da Santíssima, Bocaina, Nova Fortuna e Santa 
Mônica. 



162 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

3.	 CRONOGRAMA DE FESTAS E PRÁTICAS CULTURAIS 

ALDEIAS/
COMUNIDADE MUNICÍPIO FESTA/

EVENTO 
DATA DA 
FESTA CERIMÔNIA

Vila Nova Barbecho Porto 
Esperidião

Nossa 
Senhora de 
Fátima

13 de maio Festa da 
Padroeira 

Vila Nova Barbecho Porto 
Esperidião

Carnaval Fevereiro Festa

Vila Nova Barbecho Porto 
Esperidião

Sexta Feira 
Santa 

Abril Cerimônia

Vila Nova Barbecho Porto 
Esperidião

Dia dos 
Mortos

2 de 
Novembro

Cerimônia 
e visita aos  
cemitérios

Paama Mastakama– TI 
Portal do Encantado

Porto 
Esperidião

Carnaval Fevereiro Festa 

Paama Mastakama– TI 
Portal do Encantado

Porto 
Esperidião

Sexta Feira 
Santa 

Abril Cerimônia

Paama Mastakama– TI 
Portal do Encantado

Porto 
Esperidião

Nossa 
Senhora 
Aparecida

12 de 
outubro

Festa da 
Padroeira

Paama Mastakama– TI 
Portal do Encantado

Porto 
Esperidião

Encontro 
Multicultural  
Calendário

Dia dos 
Povos 
Indígenas –  
19 de abril

Jogos

Paama Mastakama– TI 
Portal do Encantado

Porto 
Esperidião

Copa Verde Março Jogos

Paama Mastakama– TI 
Portal do Encantado

Porto 
Esperidião

Copa 
Fronteira

Junho Jogos



163Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

ALDEIAS/
COMUNIDADE MUNICÍPIO FESTA/

EVENTO 
DATA DA 
FESTA CERIMÔNIA

Acorizal – TI Portal do 
Encantado

Porto 
Esperidião

Carnaval Fevereiro Festa

Acorizal – TI Portal do 
Encantado

Porto 
Esperidião

Sexta Feira 
Santa 

Abril Cerimônia

Acorizal – TI Portal do 
Encantado

Porto 
Esperidião

Santa 
Terezinha

1 de 
outubro

Festa da 
Padroeira

Acorizal – TI Portal do 
Encantado

Porto 
Esperidião

Copa Verde Março Jogos

Acorizal – TI Portal do 
Encantado

Porto 
Esperidião

Encontro 
Multicultural  
Calendário

Dia dos 
Povos 
Indígenas –  
19 de abril

Jogos 

Acorizal – TI Portal do 
Encantado

Porto 
Esperidião

Dia de finados 2 de 
novembro 

Cerimônia

Acorizal – TI Portal do 
Encantado

Porto 
Esperidião

Copa 
Fronteira

Junho Jogos

Fazendinha- TI Portal 
do Encantado

Porto 
Esperidião

Carnaval Fevereiro Festa

Fazendinha- TI Portal 
do Encantado

Porto 
Esperidião

São João 
Batista

23/24 Junho Festa do 
Padroeiro

Fazendinha- TI Portal 
do Encantado

Porto 
Esperidião

Dia de finados 2 de 
novembro 

Cerimônia



164 Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

ALDEIAS/
COMUNIDADE MUNICÍPIO FESTA/

EVENTO 
DATA DA 
FESTA CERIMÔNIA

Grupo Beija Flor Porto 
Esperidião

Carnaval Fevereiro Festa

Grupo Beija Flor Porto 
Esperidião

Santo 
Antônio

13 de junho Bairro 
Aeroporto

Grupo Beija Flor Porto 
Esperidião

Finados 2 de 
novembro

Cerimônia

Ponta do Aterro Vila Bela da 
Santíssima 
Trindade

Santa Clara 11 de agosto Festa Padroeira

Bocaina Vila Bela da 
Santíssima 
Trindade

Semana 
Santa/Páscoa

Abril Comunidade

Bocaina Vila Bela da 
Santíssima 
Trindade

Nossa 
Senhora 
Aparecida

12 de 
outubro 

Festa Padroeira

Nova Fortuna Vila Bela  da 
Santíssima 
Trindade

São Francisco O5 de abril Santo Católico

Nova Fortuna Vila Bela  da 
Santíssima 
Trindade

Festa Escolar 7 de 
setembro

Escola



165Diagnóstico socioeconômico, cultural e ambiental junto ao povo Chiquitano

ALDEIAS/
COMUNIDADE MUNICÍPIO FESTA/

EVENTO 
DATA DA 
FESTA CERIMÔNIA

Santa Mônica Vila Bela da 
Santíssima 
Trindade

Santa Mônica 26 e 27 de 
agosto

Festa Padroeira 

Santa Mônica Vila Bela da 
Santíssima 
Trindade

Carnaval Fevereiro Comunidade

Nossa Senhora 
Aparecida

Vila Bela da 
Santíssima 
Trindade

Carnaval Fevereiro Festa

Nossa Senhora 
Aparecida

Vila Bela da 
Santíssima 
Trindade

Copa 
Fronteira

Junho Jogos

Nossa Senhora 
Aparecida

Vila Bela da 
Santíssima 
Trindade

Nossa 
Senhora 
Aparecida

12 de 
outubro 

Festa Padroeira



REALIZAÇÃO

APOIO   APOIO   


